

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



## A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

### Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse http://books.google.com



# MÉMOIRE

CELEV

NOMS PROPRES ET LES TITRES
MUSULMANS,

PAR M. GARCIN DE TASSY,

MENTER OF PRESERVE.

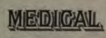


PARIS.

IMPRIMERIE IMPÉRIALE.

M DCCC LIV.







LIBRARY

HISTORY OF MEDICINE: AND NATURAL SCIENCES

SHELL CHE BYTHE HOLE DIS TILH



-.

# **MÉMOIRE**

SUF

# LES NOMS PROPRES ET LES TITRES MUSULMANS.

# EXTRAIT N° 5 DE L'ANNÉE 1854

DU JOURNAL ASIATIQUE.

22537

# **MÉMOIRE**

SUR

# LES NOMS PROPRES ET LES TITRES

MUSULMANS,

PAR M. GARCIN DE TASSY,

MEMBRE DE L'INSTITUT.



# PARIS. IMPRIMERIE IMPÉRIALE.

M DCCC LIV.

Land Library

1102

## MÉMOIRE

SUR

### LES NOMS PROPRES ET LES TITRES

MUSULMANS.

Une des choses qui embarrassent le plus les personnes qui veulent s'occuper de l'histoire de l'Orient musulman, c'est la quantité de noms, de surnoms et de titres honorifiques que portent souvent les mêmes personnages, surtout dans l'Inde. Ainsi, pour n'en citer qu'un exemple, le célèbre sultan mogol que nous connaissons sous le nom d'Aurang-zeb, qui n'est cependant qu'un titre honorifique signifiant « l'Ornement du trône », est également désigné sous le titre de Alamquir « Conquérant du monde », tandis que son nom est Muhammad et son surnom Muhî uddîn « le Vivificateur de la religion ». Ces différentes désignations, et même l'emploi simultané de cette suite de noms et de titres, offrent souvent des inconvénients réels et donnent lieu à des méprises. On confond quelquefois, en effet, des noms propres avec des sobriquets et des surnoms honorifiques, et c'est ainsi qu'on a quelquefois méconnu des personnages historiques et qu'on a quelquefois séparé le même en plusieurs individus, ce qui ne serait pas arrivé si

on s'était bien rendu compte de la dissérence qui existe entre les diverses dénominations dont il s'agit, de leur valeur et de leur emploi. Le système des noms propres chez les musulmans est, à la vérité, très-compliqué, et il n'a jamais été présenté dans son ensemble. Je vais essayer de le faire.

Il faut distinguer des noms propres, les surnoms, les sobriquets et les titres purement honorifiques; les noms de relation, les titres de fonction ou de dignité et ensin les surnoms poétiques. Ces classes de noms sont désignées par des expressions particulières en arabe.

Les noms de la première classe sont appelés alam « nom propre », c'est-à-dire plutôt ce que nous appelons en France prénom et en Angleterre christian name; car ils équivalent au nom de baptême ou nom de saint, comme Muhammad, Alî, etc.

La seconde classe se nomine kunyat كنية, qu'on traduit ordinairement par surnom. C'est bien un surnom, cognomen, mais non pas tel que nous l'entendons; car il se compose, en général, du mot abû ابو « père » ou du mot ibn ابن « fils » et d'un autre nom, comme Abû Yacûb, Ibn Yacûb.

Les sobriquets ou les lacabs لقب, comme Abû nâca ابو ناقه «le Père (dans le sens de possesseur) de la chamelle », Abû maza ابو معزة «le Père ou le Possesseur de la chèvre, » etc. forment la seconde classe, qui comprend les titres honorifiques appelés spécialement khitâb خطاب, quoique confondus avec les lacabs, comme Adad (ou Azad) uddaula

«le Soutien de l'empire», Schams ulmaali «le Soleil des choses élevées.»

La quatrième classe se compose des noms de relation de tout genre, ism-u nisbat السم نسبت, tels que Saadi, c'est-à-dire « celui qui se rapporte à Saad», Cazwînî «natif de Cazwîn ou Cazbin, dans l'Irâc ajamî».

La cinquième comprend les noms de sonctions uhda عهد et de dignité mansab منصب ou martabu مرتبع

Enfin la sixième comprend les noms de fantaisie que les poëtes se donnent, noms par lesquels ils sont ordinairement désignés et qu'on nomme takhallas comme Yaquín « certitude », Uzlat « isolement ».

Dans cette liste ne se trouve pas le nom de famille. En effet il n'existe pas chez les musulmans de nom de famille ou de maison, le nomen gentis, le patronymique des Grecs. Il n'y a, en réalité, que des prénoms, prænomen, des noms de circoncision et des surnoms, coquomen et aquomen. Chez les musulmans rien n'est régulièrement héréditaire. Ainsi il n'y a pas chez eux de véritable aristocratie, et ils n'en ont pas même le sentiment. Ils appellent vales gens distingués خاص وعام guement khâss u âmm et le vulgaire, ces deux divisions apparentes de la société, et donnent le nom de wujûh وجوة, c'est-àdire «visages», aux notables d'une localité réunis quelquefois en conseil; mais chez eux le souverain est tout; au delà, il n'y a qu'obéissance passive et égalité sociale. Un sultan, par exemple, s'entretient par

hasard avec un individu qu'il rencontre en se promenant; il est charmé de ses spirituelles réparties et il le nomme tout de suite son ministre. C'est, à la vérité, la polygamie, qui n'a pas permis aux gouvernements musulmans d'établir une aristocratie comme chez la plupart des peuples chrétiens. Quand on songe que Fath Ali Schâh, le dernier roi de Perse, a laissé cinq cents petits-enfants, et qu'un quartier entier de Dehli n'est habité que par des princes de la race de Timûr, on sent que le prestige de la naissance doit s'effacer presque entièrement dans l'Orient.

Par une conséquence naturelle, il n'y a pas d'armoiries en Orient, mais des devises où se trouve le nom de la personne, et des monogrammes ou chiffres de lettres entrelacées dans le genre du tagra du sultan de Constantinople qu'on voit sur la porte de l'hôtel de son ambassade à Paris 1.

Toutefois, dans quelques pays musulmans, l'usage européen des décorations s'est établi. On leur donne le nom persan de nischân "arque,

<sup>1</sup> Ces devises ou ces chiffres sont gravés sur un cachet que les musulmans portent au doigt, et dont ils mettent l'empreinte sur leurs lettres au lieu de signature, après avoir eu soin de le noircir à la fumée de la flamme d'une bougie. Ces cachets contiennent souvent un vers qui fait allusion au nom du possesseur. Tel est le suivant, qui se lisait sur la bague d'une princesse (Begam) Mariam et que je rétablis en caractères persans d'après la transcription de Chardin (t.V.p. 455), mais en retranchant au second hémistiche le mot safi بالمادة والمادة و

دارد امید بلطف اسه هاهزاده بیگم بنت هه

Elle met sa confiance en Dieu, cette princesse qui est fille du roi.

signe» et celui qui les porte est appelé nischân-dâr نشاندار ou « porte-marque». Ainsi, il y a en Perse la décoration du Lion et du Soleil, nischân scher o kharsched نشان شير وخورشيد, et en Turquie le nischân iftikhâr نشان انتخار ou « la marque de distinction», établie par le sultan Mahmûd, et le nischân majîdiya نشان مجيديه ou « la décoration d'Abd ulmajîd».

Malgré ce que je viens de dire, il y a cependant chez les musulmans une noblesse d'origine qui n'admet pas d'incorporation nouvelle et ne se perd jamais, c'est celle des schérifs ou descendants de Mahomet, qui portent dans l'Inde le titre de mîr, abrégé d'amîr ou « prince ». A la Mecque et dans toute l'Arabie, cette sorte de noblesse se compose, non-seulement des descendants de Mahomet, mais des descendants de ceux de ses contemporains qui étaient issus des premières familles de la Mecque, de ceux qui s'appelaient scharif u Makkah ou «noble de la Mecque». Nous avons vu dernièrement à Paris, dans Abd ulcâdir, un représentant de cette noblesse, dont il y a aussi des membres dans les rangs les plus infimes de la société. Quel est le voyageur en Orient à qui il n'est pas arrivé de donner l'aumône à des émirs au turban vert, descendants de Mahomet?

A cette exception près, l'avantage de la naissance n'est pas apprécié par les musulmans; et, en effet, les idées d'égalité sont telles chez eux, que souvent celui qui est parvenu de la position la plus basse à un rang élevé, ne dédaigne pas de conser-

ver le surnom qui indiquait sa position première. Ainsi le pacha de Saint-Jean-d'Acre, pendant l'expédition française en Égypte, se nommait Ahmad Jazzár Páchá, ou «le Pacha boucher», parce qu'il avait été d'abord boucher. Tel furent Abû Jafar ulou «le Serrurier», et Abû Jafar usou «le Chaudronnier», célèbres spiritualistes; Fakhr uddîn ibn Mukannas ابن مكنّس ou «Fils du balayeur», auteur d'un diwan en langue arabe; Zajjāj زجّاج «le Vitrier», fameux grammairien; Sabbag صبّاغ «le Teinturier», surnom, entre autres, d'un théologien fameux et d'un réfugié égyptien, auteur de plusieurs ouvrages; mais qui, à la vérité, était chrétien 1. Et tandis que de grands personnages conservent les sobriquets les plus vulguires, de modestes particuliers reçoivent des titres princiers; ainsi, à Constantinople, on donne le nom de sultan à toute les personnes à qui on adresse la parole, et, dans l'Inde, celui de khalife aux tailleurs. Un simple commentateur du poëte arabe Ibn Fâred se nommait Amîr Padschâh «le Prince empereur»; l'auteur d'une histoire célèbre de Tamerlan, Ibn Arabschâh<sup>2</sup> «le fils du roi des Arabes»; Kâtib Ché-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En Italie et en Écosse, on a donné de même quelquesois à des personnes qui se sont distinguées par leur talent, des surnoms tirés de l'état de leur père. C'est ainsi, par exemple, qu'on nomme un peintre célèbre Andrea del Sarto « André du Tailleur ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schihâb uddîn Ahmad ben Muhammad ben Arabschâh, mort en 1450 de J. C.

lébi, le biographe, Hájji Khalfa « le Khalife pèlerin », etc.

La prospérité éphémère des empires musulmans n'a tenu qu'au chef de l'État. Avec Hârûn urraschid et Mâmûn, le khalifat fut florissant, parce que ces souverains avaient un grand mérite personnel et le talent de s'entourer des hommes les plus capables. Il n'en fut pas de même sous leurs successeurs, aussi Genguiz khân put-il anéantir avec facilité ce formidable établissement.

## On place généralement :

- 1º Le surnom honorifique lacab, ou plutôt le khitâb, comme, par exemple, Tâj uddîn « la Couronne de la religion »;
- 2° Un surnom (kunyat) de paternité, comme Abû Taïyib «le Père de Taïyib»;
- 3° Le nom propre ou alam (notre prénom), qu'on néglige souvent d'indiquer, comme chez nous;
- 4° Un ou plusieurs surnoms distinctifs de descendance, comme *Ibn Ahmad* «fils d'Ahmad»; *Ibn Muhammad*, *ibn Abd Allah* «Fils de Muhammad et petit-fils d'Abd Allah».
- 5° Un véritable sobriquet ou lacab, s'il y a lieu, comme attawîl الطويل «le long», ou le nom de relation (nisbat), comme Basrî «de Bassorah». Tels sont, par exemple, les noms des princes aglabites<sup>1</sup>,

أغلبية أبا , pluriel de aglabi إغلبية ، qui dérive du mot aglab علب ، victorieux », qualification honorifique donnée au père d'un général de Hârûn urraschîd, personnage duquel cette dynastie, qui régna en Afrique dans le ix siècle, tire son nom.

qui régnèrent en Afrique dans le IX siècle : Abû Ibrâhîm Ahmad ben Muhammad el-Aglabî et Abû Muhammad Ziyâdat Allah ben Muhammad el-Aglabî;

6° Enfin certains titres de fonctions ou de dignités (mansab منصب), dont quelques-uns se mettent avant les noms, comme on le voit dans le nom du nizâm de Haïderâbâd, Nawâb Açaf-jâh muzaffir ulmamâlik Mîr Farkhunda Alî khân Bahâdur Fathjang, c'est-à-dire, « le nabab de la dignité d'Açaf (ministre de Salomon), le vainqueur des provinces, l'émir heureux, Alî khân, le brave qui combat victorieusement». Toutefois, la place que doivent occuper les noms et surnoms n'est pas bien précise, et ce n'est pas toujours d'après l'arrangement que je viens d'indiquer, que sont classés les hommes célèbres dans les dictionnaires historiques. Bien plus, ils ne sont pas même classés d'après les noms sous lesquels ils sont le plus connus. Dans les tazkiras modernes, les poëtes, par exemple, sont classés d'après leur takhallas, ou « surnom poétique » 1. Toutefois, cet ordre n'est pas absolu, car on y déroge quelquefois. Ibn Khallican a suivi l'ordre des alams. Ainsi le poëte Abu Tammâm se trouve sous la rubrique de Habîb; Mutanabbî, sous celle de Ahmad, et le célèbre historien Tabarî, sous celle de Muhammad. Dans Daulet schâh, les écrivains sont d'abord rangés selon l'ordre de leur position dans le monde ou de leur genre de mérite; mais il n'y a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est l'ordre que j'ai adopté dans mon Histoire de la littérature indienne (hindouie et hindoustanie).

aucun ordre alphabétique quelconque dans la classification qui a été suivie dans les chapitres.

On voit que ces classifications sont arbitraires, et qu'ainsi il n'est pas facile de se servir de ces ouvrages, qui, en définitive, ne sont pas des dictionnaires historiques proprement dits. Il n'en est pas de même de celui de Hadjî Khalfa, où les livres sont mentionnés par l'ordre alphabétique des titres, ce qui le rend d'un usage beaucoup plus commode. Aussi est-ce un immense service que le Comité des traductions orientales de Londres a rendu au monde savant, en favorisant l'impression et la traduction de ce répertoire de la littérature orientale.

Dans tous les cas, il est essentiel de bien connaître les divers noms des personnages politiques ou des écrivains, parce qu'ils ne sont mentionnés ordinairement que sous un de leurs noms, surnoms ou titres d'honneur. Souvent les titres des ouvrages, qui sont ordinairement doubles, et dont la première partie est toujours allégorique, font allusion au nom de l'auteur. Tels sont ceux de Adab ulfazil « la Conduite de l'homme honorable », ouvrage de philosophie par le D' Alfàzil Schams uddîn Muhammad; l'Akhlaqu-i jalâli « les Préceptes de morale », de Jalâl uddîn Muhammad ben As'ad Sadîquî Dîwânî, et nombre d'autres, qu'il serait trop long de citer.

Ce que nous appelons le prénom, c'est-à-dire le alam, ne change pas, non plus que le surnom d'origine, c'est-à-dire celui qui commence par le mot ibn «fils», cela va sans dire; mais les autres noms,

surnoms et titres, peuvent changer. Ainsi, un individu ne se nomme, par exemple, Abû Ahmad, qu'après qu'il a eu un fils nommé Ahmad¹. On change souvent aussi le nom de relation. Ainsi, le même auteur est quelquefois surnommé du nom de sa province et du nom de sa ville, par exemple, Afriquî « Africain », et Sabti « de Ceuta »; puis, s'il change de résidence, il prend le nom de sa nouvelle résidence : Andalouzî « d'Andalousie »; par exemple, et plus spécialement, Garnatî « de Grenade ». Il en est de même des nouveaux titres d'honneur qui excluent les premiers ou qu'on prend simultanément, et du takhallas, dont on change quelquefois ou qu'on prend double et triple.

Je vais, du reste, m'occuper tour à tour, avec plus de détail, de ces différentes classes de noms dans les contrées musulmanes où l'arabe, le persan, l'hindoustani ou le turc sont usités, c'est-à-dirè les principales contrées de l'Orient musulman. J'ai suivi dans mon travail la prononciation la plus régulière, car les mots orientaux varient beaucoup de prononciation, selon les pays; ainsi, par exemple, Salaiman, c'est-à-dire Salomon, se prononce Sliman en Barbarie, et tel est, en effet, le nom que donnent les journaux d'Alger au chef actuel de Tougourt; Khidar se prononce Hizar en Turquie, etc. Cette différence de prononciation, selon les pays, jette mal-

¹ Selon un hadis, cité par Lane (The Thousand and one Night, t. I, p. 310), on ne doit pas prendre le nom de son fils aîné sous forme de kuniyat.

heureusement dans l'embarras les personnes qui ignorent les langues de l'Orient. Ainsi elles ne savent quelquefois pas que Muhammed et Mehmet<sup>1</sup>, cadi et cazi, Guilan et Jilan sont les mêmes mots<sup>2</sup>; puis vient l'orthographe anglaise, qui défigure les ouvrages français où elle est maladroitement adoptée. Peut-on reconnaître, par exemple, Schuja uddaula dans Shooju ooddowlu et Nazim uddin dans Nazeem ooddeen?

I. Le alam, c'est le nom musulman; on l'appelle plus spécialement ism ou « nom » en arabe, et nâm de en persan. C'est le nom distinctif de l'individu, le véritable nom propre, notre nom de baptême; c'est celui par lequel on vous désigne dans votre famille et familièrement. On peut le comparer, non-seulement à notre prénom, mais même au nom de famille ou de maison, qu'on appelle quelquefois petit nom, quand il est suivi d'un nom de terre. C'est ainsi qu'en parlant d'un individu nommé Ismail, Ibn Batoutah dit quelque part: « Je trouvai là un homme savant et pieux, d'origine indienne, qu'on appelait Bahâ uddîn (surnom honorifique) et qui se nommait (proprement) Ismail 3». Ces noms musulmans de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muhammed est la vraie prononciation arabe; Mehmet ou Mehmed et Méhémed, est la prononciation turque vulgaire.

Le lettre خن, qui se prononce d en arabe, se prononce z en persan, en hindoustani et en turc; et le ج, qui se prononce ordinairement dj, se prononce g dur en Égypte.

لقيت عنده رجلا من اهل العلم والددين هندى الاصل قيدى الاصل قيدي بهاء الدين ويمهى الماعيل .Édition de la Société asiatique

religion, qui équivalent à nos noms de baptême, ne peuvent cependant pas être appelés des prénoms, prænomen, c'est-à-dire « avant-noms ». Ce seraient plutôt des post-noms, car on les met après les titres distinctifs et honorifiques. Ainsi, le roi actuel de Dehli se nomme Abû zafar « le Père de la victoire », Sirâj uddîn « la Lampe de la religion », et Muhammad, qui est son alam.

On observe souvent une sorte de régularité prétentieuse dans les alams. Ainsi un individu nommé l'brâhîm « Abraham », appellera son fils Ishac « Isaac », et se nommera ainsi Abû Ishac ¹; un autre, dont le père se nommera Ibrâhîm, et qui s'appellera Ishac, donnera à son fils le nom de Yacâb « Jacob ». Celui qui se nommera Muhammad ou Alî appellera son fils Câcim ou Haçaïn, etc. On donnera ainsi à ces personnes les noms de Abû Yacâb Ishac ben Ibrâhîm, c'est-à-dire « Isaac, fils d'Abraham et père de Jacob »; Abû Câcim Muhammad « Mahomet, père de Câcim ²»; Abû Huçaïn Alî « Alî, père de Huçaïn », etc.

On ne reçoit généralement qu'un seul nom, de ces noms que j'appellerai de circoncision, et non plusieurs, comme l'usage a prévalu en Europe pour les prénoms. On en a cependant quelquefois deux,

موهترى Tel est, par exemple, Abû Ishac Ibrahim Schuschtari هرهترى, c'est-à-dire de Schuster, capitale du Khuzistan, auteur d'un poème intitulé أنبيا نامه , ou «le Livre des Prophètes».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Selon Lane (The Thousand and one Night, t. I, p. 310), quelques musulmans désapprouvent cette combinaison.

soit qu'ils appartiennent à deux ordres de noms différents, à la Bible et à l'islamisme, comme, par exemple, Mahammad-Ismáil, Ismáil-Alí; soit qu'ils appartiennent au même ordre. C'est ainsi qu'on trouve simultanément pour la même personne, dans un manuscrit original sur les noms musulmans que j'ai dans ma collection particulière, les noms de Ali-Muhammad, Alî-Haçan, Alî-Huçain, et vice versâ, Ahmad-Alî, Câcim-Alî, Alî-Rizâ; mais ces doubles noms ne sont guère donnés qu'aux saïvids, et quelquefois aux schaikhs, s'il faut en croire ce manuscrit, qui indique même, parmi ces doubles noms donnés aux saïyids, le nom d'Ali, suivi d'un adjectif significatif: Alî akbar, Alî azîm, Alî kabîr, Ali imâm «le grand Alî ou l'imâm Alî», c'est-à-dire «Alî le gendre de Mahomet »; Ali asgar « le petit Ali », c'està-dire le huitième imâm.

On donne pour noms de circoncision ceux des saints personnages de la Bible mentionnés dans le Coran, et ceux de Mahomet, des membres de sa famille et de ses compagnons; mais pas d'autres. Cependant quelques convertis à l'islamisme, ou des fils de pères étrangers, ont quelquefois conservé les noms sous lesquels ils étaient connus; mais ils ont pris en même temps des prénoms et des titres musulmans. Ce fut ainsi que le général Menou conserva son nom de famille et même son nom de baptême en se faisant musulman, et s'appela Abdallah Jacques Menou. La même chose est arrivée pour nombre de princes persans, mogols, turcomans et indiens. Il

y a même des musulmans qui ont pris des noms d'anciens personnages célèbres de leur pays, tels que Rustam 1, Jamsched 2, Khasrau « Khosroès », Filicâs « Philippe 5 », etc.

Quelques noms bibliques ont été altérés ou même défigurés par la tradition arabe reproduite dans le Coran. Ainsi Schuaīb شعيب est le nom que donnent les musulmans à Jethro, beau-père de Moïse; Khidr ou Khizr خضر, au prophète Élie, nommé aussi Iliyâs أفريس به الخادريس, à Héber; Idrîs اخنوخ ; Schaya أخريس, à Isaïe; Ibrâhîm الراهم, à Abraham; Mûça موسى, à Moïse; Hârân الراهم, à Aaron; Yûçaf موسى, à Joseph; Iça عيسى, à Jésus-Christ, tandis que les chrétiens orientaux lui donnent le nom de Yéçoué عيسوع 5; Yahya عيسى, à Jean-Baptiste, que les chré-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il y a même une dynastie de princes africains appelée Rustamiya, du nom de son fondateur. On sait aussi que Rustam était le nom du mamlúk favori de Napoléon.

Let par abrégé, Jam, comme dans Jam Chélébî, ou le sultan Jam, que nos historiens ont appelé le prince Zemzem, en répétant son nom; et, en prononçant le j comme un z; ces deux lettres se confondant souvent dans les bouches méridionales.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ce nom est, entre autres, celui du célèbre Rhazès (Filicas Mu-hammad ben Zahárya Rázi). Je ferai observer, à propos de ce nom, le changement du p en q, comme on l'observe encore dans proximus, pour propsimus; dans equus, qui dérive de \*\*\*zos, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nom, entre autres, d'un prince qui a donné son nom à la dynastie africaine des Édricites ما الدارسة. Le célèbre géographe Édrici appartenait à cette maison, et c'est à cette circonstance qu'il doit son surnom.

Delques chrétiens orientaux portent aussi le nom de Iça. Ainsi,

tiens orientaux nomment Yuhanna يوحنا, et par contraction Hanna حقّا.

Les chrétiens orientaux nomment, du reste, Marie, Maryam مريم; Pierre, Boutros بوتروس; Jacques, Yacâb عقوب, etc.

Quant aux noms musulmans que j'appelle de circoncision, le principal c'est Mahammad, nom du faux prophète et son synonyme Ahmad; celui des quatre khalifes Abû Bikr, Omar, Osmân et Alî; enfin, celui des membres de la famille et des compagnons du prophète: Khadîja et Aischa et Aischa, ses femmes, Fatima ou Fatma et même Fatuma et Huçain, ses petits-fils; Alî, son gendre; Haçan et Huçain, ses petits-fils; Abbâs et Hamza, ses oncles, etc.

Les prénoms musulmans ne sont guère plus nombreux que les prénoms romains; ils sont communs à tout l'Orient musulman; Arabes : Persans, Indiens et Turcs ont les mêmes prénoms. Dans quelque pays musulman que vous voyagiez, vous avez toujours pour domestique quelque Alî ou quelque Ibrâhîm.

Il n'en est pas ainsi des autres surnoms et titres d'honneur, qui varient selon les contrées musulmanes.

Dans le manuscrit original que j'ai déjà cité, on

2.

il y avait à Paris, sous la restauration, un prêtre du rite grec uni, qui s'appelait Iça Karouz عيس كرود Jésus le prédicateur».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De là, Abbaça عماسة, au féminin, nom, entre autres, de la sœur de Harûn erraschid.

donne l'indication des alams arabes qui n'ont pas de signification. Les voici :

Zabaīr زبير, fils d'Amrân, le premier Arabe qui adopta l'islamisme.

Haschim هاهم, aïeul de Mahomet.

Omar , fils de Khattâb, le second khalife.

Zaïd نيح, fils adoptif de Mahomet.

Khalíd خليد, fils de Walid, d'abord persécuteur des musulmans, puis leur zélé général.

Bakr بكر, chef d'une tribu arabe qui fit son adhésion à l'islamisme.

Talha , fils d'Ubaïd ullah, qui sauva la vie à Mahomet.

Anas آنس, serviteur de Mahomet, grand rapporteur de traditions.

Modd ou Mudz , fils de Jabal, célèbre musulman, contemporain de Mahomet.

Bilâl بحلال, l'Éthiopien, le muezzin de Mahomet. On a ajouté à cette nomenclature les noms bibliques de :

البراهم Abraham »; الماهم «Ismaël »; المعيل «Ismaël »; Ishac «Isaac »; المحيد «Joseph »; الموائيل «Israël ».

Il serait facile d'étendre cette dernière liste, en y ajoutant les noms que j'ai cités un peu plus haut, et ceux de Mikhaïl ميخائل et de Jébraïl « l'archange Michel et l'ange Gabriel », d'Adam مآدم, de

ou « Noë », de Dââd عاود ou « David », de Salaïman ما وبيا ou « Salaïman ما وبيا ou « Salaïman ما وبيا ou « Salaïman ما ليوب ou « Job 1», d'Yûnas والنون ou ., ou ألوت ou ., ou والنون ou « Job alaïmas», de Za-wâryâ والنون Zacharie, père de Jean-Baptiste », etc.

On nomme hanak Lais la cérémonie de l'imposition du nom de l'enfant. On commence par prononcer à son oreille les paroles de l'izân (l'appel à la prière): Allah akbar « Dieu est le plus grand », lâ ilâh illa Allah o Muhammad raçâl Allah « il n'y a de dieu que Dieu, et Mahomet est son prophète ». C'est, comme on le voit, une sorte d'initiation à la religion musulmane, une réception officielle dans la religion; puis tout de suite, ou quelques jours plus tard, on donne à l'enfant son nom de religion, ou son alam. C'est probablement le même jour qu'on brûle dans l'Inde de l'ispand, c'est-à-dire de la graine de lawsonia inermis (menhdî ou hinné), pour chasser loin de l'enfant les méchants esprits et les mauvaises influences.

La circoncision n'a lieu que plus tard, quelquefois huit jours après la naissance, conformément à la prescription faite à Abraham, que les musulmans reconnaissent comme le père des Arabes<sup>2</sup>, et plus souvent encore dans les quarante jours ou la quarantaine chihal Jasqui la suit<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est de ce nom, qui était celui de Najm uddin Ayûb, père de Saladin, qu'est dérivé celui de la dynastie des Ayubites, dont une branche a régné en Égypte, et une autre en Yémen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Genèse, XVI, 13. — <sup>3</sup> Franklin, Voyage du Bengale en Perse, traduit par Langlès, t. I, p. 127.

est, d'après le manuscrit کنیت est, d'après le manuscrit original que j'ai déjà cité, un surnom, composé du mot âb آب « père », et amm « mère », s'il est question d'une femme; ou du mot ibn ابرى « fils », et bent بنت « fille », s'il est question d'une femme, suivis d'un nom propre. Tels sont les kunyats suivants que je trouve mentionnés dans mon manuscrit, et qui sont en même temps des noms de personnages célèbres: Abû'lcâcim ابو القاسم, surnom de Mahomet, Aba'lfadl أبو الغضل 1, Aba'lhayan ابو الغضل 2, Aba Turâb ايو حامد, Abû Hâmid ايو تراب, Abû Raschid , محمد ابو Abû Alî ابو على Abû Muhammad , ابو راشد . أبو جعفر Abû lmuzaffar , أبو المطفر , Abû Jafar Abû Bikr ابو بكر, Abû Hafs ابو بكر, Abû Abdallah ابو حنيفة Abû Hanîfa ابو عبد الله, Abû Yûçuf بو سعيد o, Abû Mûça ابو موسى, Abû Mûça ابو يوسف, Abû'lcaïs ابو الغيض, Abû'lfaïz ابو القيس, Abû Râfî' , ابر، حاجب Ibn Hájib , ابن على 8. Puis, Ibn Alî ابو رافع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il s'agit sans doute d'Abbâs, père de Fadi ou Fazi, et oncie de Mahomet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Il s'agit probablement ici d'Alî, le gendre de Mahomet, qui était, en effet, père de Haçan et de Huçain.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sur ce personnage, voyez Caussin de Perceval, Essai sur l'Histoire des Arabes, t. II, p. 72. Ce savant fait observer, à ce sujet, qu'Yafar est la prononciation ancienne. De même, dans l'Inde, l'y sanscrit est devenu j en hindoustani.

<sup>4</sup> Hafs est le nom que Mahomet donna à Omar.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C'est Jafar, fils d'Abû 'Tâlib. (Essai sur l'Histoire des Arabes, t. I, p. 389.)

<sup>6</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid. t. III, p. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L'affranchi de Mahomet.

Ibn Mas'ûd ابن زياد, Ibn Ziyâd ابن مسعود, Ibn Abbâs بنت عدى, Bent Adîyî بنت عدى et Umm Salama

Il y a plusieurs sortes de kanyats:

1° Ceux qu'on pourrait appeler, avec d'Herbelot, des prénoms (prænomen), parce qu'ils sont mis avant le alam. Tels sont ceux qui commencent par le mot abû « père », ou amm « mère ». Ce mot abû ne se groupe pas seulement avec les noms que j'appelle de circoncision; mais avec des surnoms devenus de véritables noms, comme on vient de le voir dans Abû Abdallah « le Père du serviteur de Dieu », et comme on le voit aussi dans Abû Muslim « le Père du musulman », nom d'un guerrier célèbre du 11° siècle de l'hégire, et dans plusieurs autres.

Il est bon de faire observer ici que les mots abā « père » et amm « mère » précèdent, non-seulement des noms propres, mais des substantifs qui ont un rapport quelconque avec l'individu qui porte ce nom. lequel devient alors un sobriquet, comme dans Abā salāh « le Père de la paix », Abū maschar² ابو البركات « le Père de la réunion », Abū'lbarakāt « le Père des bénédictions », Abū'lbarakāt « le Père des bénédictions », Abū'lkhaïr ابو البركات « le Père du bien », Abū'nnasr ابو النصر « le Père de la joie », surnom d'un poëte persan; Abū'lmakārim ابو الكارم « le Père des vertus », Abū Huraïra ابو العرب « le Père de la petite chatte », surnom d'un compagnon de Ma-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nom d'une femme de Mahomet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nom de Jafar ben Muhammad, célèbre astronome.

homet; Abû'lfath ابو الغتم «le Père de la victoire », surnom d'un autre compagnon de Mahomet et de le Père ابو جیش «le Père» ابو جیش de l'armée », surnom d'un grammairien arabe d'Espagne, et les sobriquets vulgaires d'Abû farwa « le Père ou plutôt le possesseur de la pelisse », surnom que les Égyptiens avaient donné au général Bonaparte, depuis l'empereur Napoléon; Abâ khaele Père du bois», surnom donné ابو خشب par les mêmes au général Caffarelli, à cause de sa ie Père du verre » ابو قىزاز ambe de bois; Abû cazzâz ابو قىزاز ou plutôt « des lunettes », sobriquet d'un autre membre de l'expédition d'Égypte. On emploie aussi dans le sens de « père » le mot persan bâbâ بابا avant ou après le nom; mais comme un simple titre, sans égard à la vraie signification. Ainsi, il y a un auteur nommé Bâbâ Nimat ullah, et le nom de Hajjî Bâbâ est fort commun. On connaît aussi l'expression de Bâbâ khân, qui équivaut à celle d'Atabek, dont il sera parlé plus loin. On donne spécialement le titre de baba au chef de l'ordre religieux des calandars.

Le mot ibn « fils » est quelquesois employé dans un sens analogue; mais beaucoup plus rarement. Mon manuscrit cite en ce genre les noms de lbn muljam ابن ملحم « le Fils du cheval bridé », Ibn māja ابن ملجه « le Fils de l'agitation ».

Je pense que le surnom d'Ibn Adam ابن آدم ou « le Fils d'Adam », qu'ont pris plusieurs personnages, doit être rangé dans cette catégorie.

Enfin le mot zâ دو ou zî دی, signifiant « posses-

seur », est aussi le premier mot de quelques kunyats composés, tels que : Zî unnûrain خى النوريي « Possesseur des deux lumières », surnom d'Osmân, le troisième khalife, qui avait épousé deux filles de Mahomet, comparées à deux lumières.

Et non-seulement les noms de père et de fils se trouvent dans la série des noms propres, mais celui de frère; ce dernier, à peu près comme une sorte de nom de religion. Ainsi on nomme Barâdar Câcim « le Frère Câcim », un personnage célèbre par ses bons mots.

2° On doit distinguer de ces surnoms ceux qu'on peut nommer généalogiques et qui sont plutôt des surnoms distinctifs, cognomen. Ces derniers sont généralement composés de ibn ابن اet, par euphonie, ben ابن « fille », et ils se mettent après le alam, comme on le voit dans Abû Alî Huçaïn ben Sinâ ابو على حسين بن سينا Avicenne; Abû Dâûd Salaïman ben Ocbah ابو على حسين بن سينا, traducteur d'Euclide. Ici, Abû Alî et Abû Dâûd, Ben Sînâ et Ben Ocbah sont des kunyats; mais les premiers servent de prénoms et les derniers de surnoms. Quant à Huçaïn et à Sulaïman, ce sont les alam ou « noms propres », mais non ceux de famille.

Au lieu de *ibn*, on emploie, en Algérie, le mot ould pour walad , qui a le même sens. Ainsi, il y a en ce moment un chef (khalife) d'une tribu algérienne, nommé Sî (contraction de sîd ou saïyid), Hamza ould Sîd-i Boubekr (pour Abou Bekr).

Souvent, après un premier ibn, on en trouve un

second, un troisième, un quatrième et même davantage. Le second précède le nom de l'aïeul, le troisième du bisaïeul, le quatrième du trisaïeul, etc. Ainsi, il faut traduire Abû Nasr Abd ussaïyid ben Muhammad ben Muhammad ben Assabbâg, par : Abû Nasr (le Père de Nasr uddîn), Abd ussayîd (le Serviteur du seigneur), fils de Muhammad, petit-fils de Muhammad et arrière-petit-fils de Sabbâg.

En persan, on retranche souvent le ben, et on le remplace régulièrement par le signe du rapport d'annexion. Ainsi, le nom de Haçan Sabbâh ..., fondateur de la secte des Ismaïliens en Perse, signifie Haçan, fils de Sabbâh; celui de Mas'ûd-i Saad, poëte persi-indien du x1° siècle, signifie Mas'ûd, fils de Saad. Quelquefois, au lieu de ben, on emploie en persan, et par suite en hindoustani et en turc, le mot persan zâda soi, et en turc le mot turc oglu ..., lesquels sont synonymes du premier. Ainsi Câzî-Zâda, ou «Fils du cadi», Pîr-Zâda ou «fils de Pîr», sont des surnoms persans. Tâsch Caprî-Zâda est le surnom d'Abd allah Ahmad ben Mustafa, écrivain turc, et Baïdu Oglu khân est le nom d'un sultan mogol.

Souvent des écrivains et des personnages distingués ne sont désignés que par leur kunyat, sans qu'on mentionne leur alam, de même qu'on n'est souvent connu que par son nom de famille ou de terre. Tels sont, par exemple, Abû Huçaïn ben Alí Albasri, c'està-dire de Bassorah, célèbre théologien musulman; Abû Wâlid ben Ruschd « Averroës », etc.

3° Enfin, il y a une espèce de kunyat qui est notre sobriquet, et qui ne se compose ordinairement que d'un seul mot; tels sont, par exemple, les noms de Araj اعرى « Boiteux », Ahdab « Bossu », Tawil « Bossu », Tawil « Court », Kabîr عبير « Grand », Saguîr عنير « Petit ». On emploie en arabe les deux derniers noms dans le sens d'aîné et de jeune (junior), et même de père et de fils, comme dans Abû Hafs ulkabîr ou « Abû Hafs, père », et Abû Hafs ussaguîr ou « Abû Hafs, fils ». Il en est de même des noms persans de Buzurg ou « Haçan le Grand », et Haçan Kuchak ou « Haçan le Petit », princes mogols de la race de Genghiz khân.

Voici encore quelques-uns de ces kanyats: Amîn « Fidèle », surnom donné à Mahomet avant sa wTémoin fidèle et صديق authentique », kunyat d'Abû Bikr; Fârûc فاروق «Séparateur, trancheur des difficultés», surnom d'Omar; « Bienveillant », et Raûf روون « Compatissant », kanyats spéciaux de Mahomet; Batûl بتول «Vierge», et Zahrâ (هرا Belle», surnoms particuliers de Fatime, fille de Mahomet; Martaza مرتضى « Agréé », surnom d'Alî. Tels sont encore ceux qu'ont pris plusieurs khalifes et sultans, ou qui leur ont été donnés, comme Almansûr (Almansor) « le Victorieux », Arraschîd « l'Equitable », Almamûn « Celui qui est digne de confiance », Adil عادل Juste ». Par exemple, dans Adil-schâh, roi de Golconde, qui a donné son nom à la dynastie des Adilschâhis; Muazzam معظم « Grand » ou plutôt « rendu grand », surnom, entre autres, du sultan d'Égypte qui fit prisonnier, à Mansourah, le roi saint Louis; Fâzil فاف « Vertueux », surnom de Fazil ben Yahya, de la famille des Barmécides, vizir de Hârûn urraschid, et fameux par sa disgrâce; Gâlib خالب « Victorieux », ou plutôt « Guerrier digne de remporter la victoire ». Ce mot, qui est devenu le titre de plusieurs princes musulmans, a été donné, entre autres, au sultan actuel de Constantinople, Abd ulmajîd, à l'occasion de sa guerre contre les Russes.

Tels sont encore les surnoms de Masalman donnés à des convertis à l'islamisme 1, et plus spécialement Mâcîhî aux chrétiens convertis, ou, pour mieux dire, pervertis<sup>2</sup>.

Je veux citer aussi les noms persans de Firischta « Ange », surnom d'un historien célèbre; Caharman قرامات « Possesseur de force » donné à de vaillants guerriers <sup>3</sup>; Humāyan إليون « Auguste », surnom d'un sultan mogol; Sebawieh سيبوية ( pour اسيبوية ), c'est-à-dire « Pareil ou qui a rapport à une pomme (quant au visage) », surnom d'Abû Baschar Amrû ben Osman Alfarcî, éminent grammai-

¹ Comme dans Yahûd ulmuçalman, c'est-à-dire «le Juif musulman», auteur d'un ouvrage sur les alphabets mystérieux.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tel est Azz ulmulk Muhammad ben Abd ullah, historien du x° siècle.

<sup>3</sup> Ce surnom est, entre autres, celui d'un héros fabuleux de la Perse, surnommé aussi Câtil ou «le Tueur», et sur les exploits duquel roulent plusieurs romans, dont un écrit en turc, et intitulé: Caharman-Nâma ou «le Livre de Caharman».

rien arabe; Yazdânyâr يردانيار « Théophile », surnom d'un écrivain sofi.

Il y a quelques noms propres qui ont servi de sobriquet. Tel est celui de Hâtim, nom d'un Arabe célèbre par sa générosité, et qui a été donné, pour signifier «généreux», à un docteur musulman cité par d'Herbelot, et à un poëte hindoustani distingué.

On prend même pour sobriquets des noms d'animaux, comme, par exemple, Schâhîn هناهيني «Faucon», surnom de Schâhîn Mirzâ, fils de Schâh Abbâs I", roi de Perse; Scher شير «Tigre» ou «Lion», nom d'un sultan de Dehli¹; Watwat وطوط «Hirondelle», surnom du poëte persan Raschîdi, etc.

Il y a des sobriquets particuliers donnés aux esclaves noirs. Tels sont ceux de Muschk مشد « Musc », Sumbul مشد « Nard »², et Ambar aix « Ambre gris », à cause de la couleur de ces productions; de Surâr « Joie », de Jauhur جوهر « Perle, bijou ». On leur donne aussi, par antiphrase, les noms de Yâsmîn مركس « Jasmin », Narguis مركس « Narcisse », Almâs الماس « Diamant », et Kâfur » كافور « Camphre » »,

اسد الجبر le Lion de la Montagne » (en arabe Açad uljabal أسد الجبر), donné à un général de Nûr uddîn Zanguî, sultan de Damas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est à cause de la couleur noire des feuilles effilées de cette plante, qu'on y compare souvent les cheveux des femmes de l'Orient.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> On cite un eunuque abyssin de ce nom, Aga Kâfûr, qui jouis-sait, du temps de Chardin, d'une haute considération à la cour de Perse. (Chardin, Voyages, édit. Langlès, t. V, p. 433.)

substance dont la blancheur et l'éthérisation fournissent de fréquentes comparaisons aux poëtes musulmans.

On emploie quelquefois pour ces surnoms des diminutifs, comme : Buschaïyir بشير « Petit messager », dérivé de Baschîr بشير « Messager de bonnes nouvelles »; Mayaïcir موسر « Aisé », de Mâcir موسر « Opulent »; Ubaïd عبيد « Petit esclave », de Abd عبد « Esclave »; Hubaïsch عبد « Petit nègre », de Habasch حبش « Abyssin », etc.

Mon manuscrit donne une liste des surnoms dérivés des qualités, mais à la signification desquels on ne fait pas attention dans l'usage, et qui, d'après l'auteur du manuscrit, devraient être régulièrement précédés du nom de Mahomet. Les voici, accompagnés de la traduction:

Hâdî هادى « Conducteur »; Zâhid هادى « Abstinent »; Akmal اكل « Parfait »; Ahmad هادى « Digne de louange »; Fâzil هادى « Vertueux »; Hâfîz منصور « Mémoratif »; Macbâl هادى « Agréé »; Mansûr »; Nâcir « Aidé (de Dieu) », et, par suite « Victorieux »; Nâcir ساصر « Défenseur », proprement « Aidant » (adjutor); Bâcir » بأصر « Perspicace »; Aschraf » اشرن « Très-Noble »; Aquîl عقيد « Intelligent »; Mauçûf موصون « Qualifié »; Akbar اكبر « Très-Grand »; Azîm عظم « Magnifique »; Zarîf « ظريف « Gracieux »; Aschic « Magnifique »; Zarîf « طريف « Véridique »; Kâzim مادى « Silencieux »; Mâlik » مادى « Possesseur »; Râschid » « Silencieux »; Afzal الفصل « Excellent »; Râschid » « Louable »; Câbil » « Capable »;

Mahmûd معرون « Loué »; Marûf معرون « Connu »; Jābir جابر « Réparateur »; Ahsan احسن « Affectionné »; Muhcin حسن « Bienveillant »; Karîm كريم « Généreux »; Amjad ابحد « Très - Glorieux »; Kabîr ما بيف « Grand »; Tāhir باهر « Pur »; Scharîf شريف « Noble ».

Le même personnage a quelquefois plusieurs surnoms distinctifs. Ainsi, le poēte Motanabbî, dont le prénom était Ahmad, s'appelle à la fois Abâ Taïyab et Ben Huçaïn, et il a été, de plus, désigné tour à tour par trois surnoms de relation, Aljûfî, Alkandî et Alcûfî, parce qu'il était de la tribu de Jufa, et natif du quartier de la ville de Coufa, nommé Kandah. Ibrâhîm ben Halâl, auteur d'une histoire des Buïdes, est surnommé à la fois Alsabî « Sabéen », à cause de la religion de ses ancêtres, et Alharrânî, parce qu'il était de la ville de Harran (Carræ), en Mésopotamie; Alî ben Muça Almagrâbī, historien arabe du xin siècle, est aussi surnommé Alakhbârî الاختباري ou « le Chroniqueur ».

Il y a de ces surnoms qui sont employés comme noms propres . Ainsi, Abû Baschar ابو بشر « le Père de l'homme », n'est pas un surnom, mais un prénom; car c'est le nom qu'on donne à Adam, le premier homme, et on l'emploie comme on le ferait d'Adam. Il en est de même d'autres noms qui, après avoir servi de surnom à un personnage éminent, ont été employés plus tard comme surnoms; par exemple : Abû Câcim « le Père de Câcim », qui est un surnom de Mahomet; Khalîl Allah « l'Ami de

Dieu », surnom d'Abraham; Abû Bikr « le Père de la Vierge », surnom du premier khalife, beau-père de Mahomet; Haïdar et Haïdar Allah ou Açad Allah « le Lion de Dieu », surnom d'Alî, gendre de Mahomet; Zaïn ulâbidîn زين العابدين « l'Ornement des dévots », surnom d'Alî, fils de Huçaïn, etc.

Il y a des kunyats qui expriment la profession ou le métier, soit de celui qui le porte, soit de son père ou de ses ancêtres, comme Attâr عطار « Parfumeur », nom d'un célèbre poëte persan; Bazzâz براز « Drapier », surnom d'un écrivain distingué; Cahwajî « Cafetier (limonadier) », surnom d'un grammairien; Cassâr قصار « Foulon », surnom d'un sofi; et, à propos de ce dernier surnom, je rappellerai, en passant, que les musulmans, fondés probablement sur une tradition juive, le donnent aux douze apôtres, qu'ils nomment, par conséquent, Cassârân » قصارون « Foulons ».

III. Le titre honorifique est, ai-je dit, appelé lacab نقب (au pluriel alcâb القاب), mot qu'on a souvent traduit par sobriquet; mais qu'il faut cependant bien distinguer du kunyat dont je viens de parler. Ce qu'on nomme khitâb خطاب ou titre d'honneur, n'est qu'une nuance du lacab. On emploie plus particulièrement cette dernière expression, pour indiquer les surnoms honorifiques attribués spécialement à des grades, à des fonctions, à des positions sociales.

On distingue plusieurs sortes de lacabs.

Il y en a qui sont particuliers au pseudo-prophète

سول الله Mahomet. Tels sont ceux de Raçûl Allah الله الله « l'Envoyé de Dieu » , Habîb Allah عبيب الله « l'Ami de Dieu » 1, Saïyid' albaschar سيد البشر «le Seigneur des hommes», Saïyid ulmursilîn سيد المرسليس «le Seigneur des envoyés », Saïyid ulanbiya سيد الانبيا « le Seigneur des prophètes », Khâtim ulanbyâ خاتم « le Sceau des prophètes », et plusieurs autres. Ou «le Lion de Dieu²», اسد الله Ceux d'Açad Allah et de Schâh Wilâyat شاه ولايت Roi de la sainteté³» sont particuliers à Alî, comme ceux de Safi Allah «le Pur en Dieu», à Adam; Kalîm Allah «l'Allocuteur de Dieu», à Moïse; Rûh Allah « l'Esprit de Dieu », à Jésus-Christ; Khalîl Allah « l'Ami de Dieu », à Abraham; Siddîc Allah «le Véridique en Dieu», au patriarche سيدة النسا Joseph; enfin, celui de Saïyidat unniça « la Dame » ou « la Reine des femmes », à Fatime.

Il y a des lacabs particuliers pour les saints personnages (awliya اوليا), et les savants (ulamā علا). Voici ceux que donne mon manuscrit:

الشريعة ala Couronne de la loi »; Sadr usschariyat صدر الشريعة «la Poitrine de la loi ; Schams ulaïmma مدر الشيعة «le Soleil des imâms »; Badr uddujâ بدر الدي «la Pleine lune de

Lt simplement Habîb «l'Ami».

en persan, mots qui signifient aussi «Lion». On a appelé ainsi Alf, Haïdar Alf et Alf Scher, c'est-à-dire «Alf le lion». Ce dernier nom a été donné à un poête persan célèbre.

Ou simplement quelquefois : Schah « Roi ».

J. As. Extr. nº 5. (1854.)

l'obscurité»; Nûr ulhuda نور الهدى «la Lumière de la direction»; Burhân asschariyat برهان الشريعة «la Preuve de la loi»; Cutb ulârifin قطب العارفيدي «le Pôle des contemplatifs»; Nûr assâjidîn نسور «la Lumière des dévots»; Schams ulârifin الساجديدي «le Soleil des contemplatifs»; Saltân ulârifin سلطان العارفيي «le Roi des contemplatifs».

Il y a des lacabs particuliers aux Saïyids. Ceux que cite mon manuscrit original sont les suivants:

Dalîl urrahmân دليل الرجان « Celui qui guide vers le Miséricordieux »; Facîh urrahmân فصيح الرجان « l'Éloquent par la grâce du Miséricordieux »; Raschîd urrahmân شيد الرجان « l'Équitable en Dieu »; Azîz urrahmân عريز الرجان « le Noble en Dieu »; Khalîc ussubhân عريز الرجان « l'Aimable en Dieu » المبيح العالم « l'Aimable en Dieu » خليق السبحان « le (plus) Beau du monde »; Cutb ulâlam قطب العالم « le Pôle du monde »; Badr-i âlam بدر عالم « la Pleine lune du monde ».

Des autres titres d'honneur qu'on rencontre dans les ouvrages qui traitent de l'Orient, nous devons distinguer d'abord ceux qu'on donne aux souverains.

Après l'abolition du khalifat, on a fait entrer, par politesse, le mot de khalifat dans les titres d'honneur des souverains musulmans turcs, persans et indiens, qu'on appelle Khilâfat-Panâh خلافة پناة «l'Asile du khalifat», c'est-à-dire celui qui remplace le khalife. Au reste, le nom de khalife se donne de

nos jours, en Algérie, à de simples chess arabes, et dans l'Inde, ainsi que je l'ai déjà dit, il a tellement perdu de sa valeur, qu'on le donne aux tailleurs d'habits, probablement, à la vérité, par antiphrase, de même qu'on y appelle les balayeurs mihtar مهترانی « princes », et les balayeuses mihtrânî مهترانی « princesses ».

Nos titres de majesté, altesse, seigneurie, s'expriment par les mots Janâb جناب « proximité », Huzâr حضرر « présence », etc. On les emploie, du reste, et surtout celui de Khidmat « Service », en parlant de toutes sortes de personnes. Sire s'exprime, en persan, par Khudâwand « Seigneur »; Pîr o Murschid پير ومرشد « Seigneur »; Pîr o Murschid پير ومرشد « Seigneur et Directeur », etc.

Il y a des titres honorifiques qui sont propres à certains empires. Ainsi, le sultan de Constantinople s'appelle « le Sultan des deux terres et des deux mers » سلطان البرين والبحرين, c'est-à-dire « le Sultan des terres d'Europe et des terres d'Asie, de la Méditerranée et de la mer Noire ».

Mais les souverains musulmans ne prennent pas seulement, pour indiquer leur position élevée, des titres équivalents aux nôtres, ils se donnent des titres métaphoriques en rapport avec la pompe orientale. Tels sont ceux de Zill Allah منان ou Zill-i Sabhâni سنجان «l'Ombre de Dieu»; Quibla gâh «le Lieu de la quibla», c'est-à-dire, la per-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On donne en Perse ce titre au grand chambellan.

sonne vers laquelle tout le monde se tourne, de même que les musulmans se tournent vers la Mecque pour prier, et les juifs vers Jérusalem; Quibla-i âlam pour prier, et les juifs vers Jérusalem; Quibla-i âlam alogue à la Quibla du monde », expression analogue à la première; Huzâr-i anwar « la Présence », c'est-à-dire « la Majesté lumineuse »; Huzâr-i acdas حضور اقدس « la Sainte présence »; Alam panâh حضور اقدس Jahân panâh جهان يناه « l'Asile du monde »; Daulat panâh عالم يناه « l'Asile du monde »; Daulat panâh حولت يناه « Celui qui est assis sur le coussin royal », c'est-à-dire « sur le trône », Khârsched kulâh خورشيد « Celui dont le soleil est la couronne! ».

Le titre persan de Bahâdar, qui signifie proprement «brave», se met non-seulement à la suite des noms des souverains, mais il était conféré officiellement à des gouverneurs de provinces et à des hommes éminents dans l'État. Actuellement il est très-prodigué dans l'Inde; il répond presque à l'expression anglaise d'esquire, et on le donne à des Européens, de même que les sultans mogols le donnaient à des Hindous.

Le mot ماحب « maître », est encore plus prodigué. Il est cependant pris quelquefois comme synonyme de sultan; par exemple, dans *Tippou sdhîb* ou « le sultan Tippou », et cependant, dans l'usage ordinaire, on le donne à tout le monde, à peu près

Les Indiens, grands amateurs des jeux de mots, appellent ainsi Nicolas, empereur de Russie, par allusion à son nom.

comme notre mot de monsieur, et il fait, dans certains cas, partie intégrante du nom propre.

Ce titre de Sáhib fut donné, dit-on, pour la première fois par le sultan Buïde Fakhr uddaula à son ministre Abû'lcâcim ben Ibad¹; puis il a été employé pour la première partie d'un titre d'honneur, comme dans Sáhib quirân هاحب قران « le Maître de la conjonction des planettes heureuses », c'est-àdire, Tamerlan et Schâh Jahân. Le mot sáhib est aussi employé pour désigner l'auteur d'un ouvrage. Ainsi on nomme Sâhib Sihâh عاحب عدا و , Jauharî, l'auteur du dictionnaire arabe intitulé Sihâh.

On donne aux ministres les titres honorifiques d'Açaf jâh أصف جاة , c'est-à-dire, « revêtu de la dignité d'Açaf », le ministre de Salomon 2; Itimad uddaula اعتاد الدولد « l'Appui de l'empire 3 », etc.

On attribue, par politesse, aux enfants, certains titres de leurs pères; celui de khân, par exemple. Ainsi, les fils de Scher schâh, lorsqu'il n'était que Scher khân, étaient appelés, comme leur père, Iça khân, Jalâl khân et Cuth khân; mais il n'en est pas de même pour les titres de schâh et de padschâh, d'amîr, de beg, etc. On les nomme alors fils de roi, schâh ou pâdschâh-zâda; fils d'émir, fils de beg, Amîr-zâda, Beg-zâda.

Si nous descendons quelques degrés de l'échelle sociale, nous trouvons toutes sortes de titres d'hon-

D'Herbelot, Bibliothèque orientale, au mot Sahib.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A qui sont dédiés et même attribués plusieurs psaumes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chardin, t. V, p. 337.

neur, décernés par les souverains, ou pris quelquefois par les titulaires eux-mêmes. Tel est celui de
Malik usschuará ملك الشعرا « Roi des poëtes »,
donné par les souverains musulmans, même de nos
jours, à des poëtes distingués, au poëte royal, au
poëte de la cour. On l'a donné, entre autres, à Ibn
arrâmî الروي , surnommé Uladîb utturk
الحيب d'origine, quoique Syrien de naissance et écrivain
arabe. On a nommé le célèbre poëte persan Anvéri¹
« le Sultan (intellectuel) du Khorassan

Les mêmes souverains donnent quelquesois aux poëtes d'autres titres aussi métaphoriques. Tel est celui d'Amîr ulkalâm امير الكلام « le Prince du discours », surnom de Khusrau de Dehli, poëte persan et hindoustani; celui de Schams usschuarâ شعرا « le Soleil des poëtes », donné au célèbre poëte persan Féléki الشعرا « le Meilleur des poëtes », donné par Akbar II, dernier sultan de Dehli, au poëte Fazl (Fazl-i Muhammad), par allusion à son nom.

Des titres du même genre sont donnés à d'autres classes d'écrivains. Ainsi, celui de Zain ulâlamîn وين العالمين الأكالمين العالمين العالمين العالمين العالمين العالمين «l'Ornement des créatures», a été donné à un médecin; Bahâr-i Hifz محرحفظ «Océan de mémoire», a été donné à Abû Osmân ben Amrû, auteur de l'Akhlâc ulmulâk اخلاق الملوك «les Mœurs

انورى ، adjectif dérivé de انورى, adjectif dérivé de انورى

des rois »; celui d'Imâm ulhudâ « le Chef de la direction», et de Mufti ussaquilain مغتي « le Juge des deux catégories de créatures » الثقيلين (les hommes et les génies), à Abû Laïs Nasr, célèbre jurisconsulte; celui de Malik ulfuzalâ ملك «le Roi des savants», à un écrivain très-distingué; celui de Cath alilm wa-alhukm قطب العمل «Pivot de la science et de la sagesse», à l'as-غين enfin, celui de Aïn ulurafâ; حرف «l'Essence des contemplatifs», à un écri-ملك التجار vain ascétique. Le titre de Malik uttujâr «le Chef des marchands 1 », a été donné à de grands négociants : Hajjî Khalîl, ambassadeur de Perse auprès du gouvernement anglais du Bengale, qui fut tué dans une émeute à Bombay, et dont le fils habite Paris, était ainsi nommé. Le titre qui fut donné dans l'origine à la Compagnie anglaise des Indes, fut celui de Umdat uttujjar «la Colonne des marchands », lequel est analogue au premier.

Les surnoms honorifiques sont généralement composés de deux mots arabes; mais quelquefois d'un plus grand nombre. Tels sont ceux des khalifes nommés, Elzâhir li-i'zâz-i dîn-illah الظاهر لاعزاز دين الله «Celui qui a paru pour glorifier la religion de Dieu»; Elcâim bi-amr Allah القايم بأمر الله «Celui qui maintient l'ordre de Dieu»; Elhâfiz lidîn Allah

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce titre équivaut à notre ancienne appellation de « prévôt des marchands ». Il conférait certains priviléges, ainsi qu'on le lit dans Chardin, t. V, p. 262.

« Celui qui garde la religion de Dieu »; Elmansûr bicuwwat Allah المنصور بقوة الله « Celui qui est victorieux par la force de Dieu <sup>1</sup> ».

La plus grande partie de ces lacabs se terminent par un des mots dîn عدى « religion », daulat حولت « empire », mulk ملك « royaume », islâm اسلام « mahométisme », ainsi qu'on le voit dans les suivants : Alâ uddîn (Aladin) علاء الدين « la Grandeur de la religion »; Salâh uddîn (Saladin) ملاح الدين « la Paix de la religion »; Nâr uddîn (Noradin) نور الدين « la Lumière de la religion »; Fakhr uddaula نور الدين « la Gloire de l'empire »; Bahâ uddaula الدولا بهاء « l'Éclat de l'empire »; Jalâl ulmulk بهاء « l'Éclat du royaume »; Saïf ulislâm سيف « l'Épée de l'islamisme ». Enfin, il y a des lacabs qui commencent par abd, et des lacabs variés de tout genre.

Selon mon manuscrit, les surnoms qui se composent du mot abd et du nom de Dieu, ou d'un de ses attributs, sont employés, sans égard pour leur signification réelle et comme des noms propres<sup>2</sup>, et il en donne la liste suivante:

Abd Allah عبد الله « le Serviteur de Dieu 3 »:

Tel est encore celui de Baha ulhacc wa uddin بهاء الحق, donné à Omar Nacschbandi, grand saint musulman.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> En effet, ceux qui les portent h'ont souvent pas de alam. Tel est le cas, par exemple, pour Abdulhamid et pour Abdurraçûl (le colonel Ducourret et son fils).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Au lieu de Abd Allah, on trouve aussi Gulám Allah, et à ces expressions arabes répond l'expression persane خداً بنده Khudá banda, qui a le même sens.

Abd ulcâdir عبد القادر «le Serviteur du Puissant¹»; Abd albârî عبد الباري «le Serviteur du Créateur»; a le Serviteur de celui que عبد الستا, Abd ussattâr garantit le dais »; Abd alhaiyî عبد للي « le Serviteur du vivant»; Abd ussubhan عبد السبحان « le Serviteur de celui qui est digne de louange»; Abd urrahmân عبد الرجان «le Serviteur du clément 2»; Abd urrahîm عبد الرحم « le Serviteur du miséricordieux»; Abd ulcaddûs عبد القدّوس «le Serviteur du saint »; Abd uljalîl عبد للبلل « le Serviteur du glorieux »; Abd ulalî عبد العلي « le Serviteur du Très-Haut 3 »; Abd urrabb عبد الربّ « le Serviteur du Seigneur»; Abd algafâr عبد الغفور « le Serviteur du compatissant »; Ubaïd allah عبيد «le Petit serviteur de Dieu»; Abd ussamad عبد الصمد «le عبد الوحيد Serviteur de l'Éternel»; Abd alwahîd عبد الوحيد «le Serviteur de l'unique»; Abd alahad عبد الاحد « le Serviteur du seul Dieu »; Abd albâcit عبد «le Serviteur du dispensateur des grâces»; ale Serviteur du domina« le Serviteur du domina» عبد القاهر teur»; Ahd ussalâm عبد السلام «le Serviteur de

L'expression persane de Galâm Câdir عُلَامِ قَالَر en est la traduction. On sait que tel est le surnom d'un célèbre chef Rohilla, qui creva les yeux au grand mogol Schâh Alam.

³ Il y a un poëte afgan de ce nom, abrégé en Rahmân, qui a écrit

en puschtou.

a le même sens, mamlâk étant, aussi bien que gulâm, synonyme de abd « serviteur », en arabe, comme banda l'est en persan et câl en turc.

Nom, entre autres, du schérif du Maroc, qui passa par Marseille en juillet 1853, en route pour la Mecque.

la bonté par excellence (Dieu) »; Abd ulkarîm عبد الربيم « le Serviteur du généreux »; Abd ullatîf عبد الودود « le Serviteur du bienveillant »; Abd ulwadâd عبد الودود « le Serviteur de l'indulgent »; Abd urrazzâc عبد الرزّاق « le Serviteur du pourvoyeur ».

Cette liste pourrait être complétée par celle des attributs de Dieu, qu'on récite dans le chapelet musulman: Abd arraschid عبد الرشيد « le Serviteur du directeur », nom du fils du sultan Mahmûd le Gaznévide; Abd ulmûmin « le Serviteur de l'auteur de la foi », nom du fondateur de la dynastie des Almohades; et par le surnom de Abd rabbihi عبد « le serviteur de son Seigneur », c'est-à-dire « de Dieu », pris, entre autres, par un grammairien arabe de Cordoue.

Le mot abd précède quelquesois des noms abstraits, comme Abd ulhakm عبد للكم « le Serviteur de l'ordre (commandement) ».

Les lacabs terminés par daulat « empire », ou par mulk « royaume », répondent corrélativement à ceux qui sont terminés par dîn « religion ». Ainsi, de même qu'il y a des Madj uddin عبد الدي « la Gloire de la religion »; il y a des Majd uddaula عبد الدولا Gloire de l'empire »; et des Majd ulmulk عبد اللك « la Gloire du royaume ».

Les lacabs qui sont terminés par daulat ont généralement été donnés par des khalifes ou des sultans à des princes qui reconnaissaient leur suzeraineté, ou qui étaient leurs lieutenants ou vicerois. Ils ont été spécialement portés par les princes Buïdes, qui régnèrent en Perse dans le xi siècle: Imâd uddaula عاد الدولة « l'Arc boutant de l'empire; » Rakn uddaula « l'empire » « le Pilier de l'empire »; Muïzz uddaula معرّ الدولة « Celui qui fait honorer l'empire», etc. Mon manuscrit appelle ces surnoms « lacabs des gens du monde » القاب اهل دنيا, par opposition à ceux des prophètes et des saints personnages, et il cite les suivants:

Schams uddaula شمس الحولة «la Force de l'empire»; Schujâ uddaula ألحولة «la Force de l'empire»; Sirâj uddaula علاء الحولة «la Grandeur de l'empire»; Alâ uddaula علاء الحولة «la Grandeur de l'empire»; Samsâm uddaula علاء الحولة «le Sabre de l'empire»; Saïf ulmulk سيف اللك «l'Ordonnateur du royaume»; Nâzim ulmulk المالة «la Droite du royaume»; Yâmîn ulmulk عمر اللك «la Droite du royaume»; Mubâriz ulmulk مبارز اللك «le Héros du royaume»; Ihtischâm ulmulk مبارز اللك المالة على «la Pompe du royaume»; Umdat ulmulk برهان الملك على «la Preuve du royaume»; Fakhr ulmulk برهان الملك «la Preuve du royaume»; Fakhr ulmulk عمر المالة «la Gloire du royaume».

Un des premiers exemples de la collation de ces titres, c'est celui du khalife Muctafi, qui, ayant été chassé de Bagdad et obligé de sc réfugier à Mossul, où régnait le sultan Abû Muhammad Haçan, lui conféra le titre de Nácir addaula نصير الدولة, c'est-

à-dire «le Défenseur de l'empire», et donna au frère de ce dernier, celui de Saïf uddaula سيف «l'Épée de l'empire».

Ces titres se conféraient par lettres patentes, nommées manschûr , et le sultan qui les recevait avait droit de faire porter devant lui un étendard, qui a sans doute donné naissance aux trois queues de cheval que font porter devant eux les pâchâs, en forme de bannière; et aux piques surmontées d'un poisson, dont les nababs se font précéder dans l'Inde.

Quant aux *lacabs* qui sont terminés par *dîn* « religion », on les donne, non-seulement à des souverains, mais à toutes sortes de personnes.

Voici la liste qu'en offre mon manuscrit :

Jalál uddín جلال الدين «la Splendeur de la religion¹»; Kamál uddín كال الدين «la Protection de la religion»; Jamál uddín على «la Beauté de la religion ²»; Badr uddín بدر الدين «la Pleine lune de la religion»; Núr uddín نور الدين «la Lumière de la religion»; Siráj uddín سراج الدين «la Lampe de la religion»; Schams uddín شمس الدين «la Soleil de la religion»; Alá uddín علاء الدين «la spleine»; «la uddín علاء الدين «la spleine»; «la uddín علاء الدين «la spleine»; «la uddín علاء الدين «la spleine»; Alá uddín علاء الدين «la spleineur de la religion»; Alá uddín علاء الدين «la spleineur de la religion»; Alá uddín علاء الدين «la spleineur de la religion»; Alá uddín علاء الدين «la spleineur de la religion»; Alá uddín علاء الدين «la spleineur de la religion»; Alá uddín علاء الدين «la spleineur de la religion» «la s

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce surnom, écrit par d'Herbelot Gelal eddin, est, entre autres, celui du célèbre poëte mystique Jâlâl uddîn Rûmî, l'auteur du Masnawi. Les personnes qui portent ce surnom l'abrégent souvent en Jalâlî, et ce nom sert à désigner, entre autres, plusieurs poëtes persans.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est le surnom de plusieurs personnages marquants dans la politique ou dans la littérature. Pour abréger, on a quelquefois nommé Jamálí ceux qui portent ce surnom.

Grandeur de la religion»; Zîyâ uddîn صياء الديس «l'Éclat de la religion»; Nacîr uddîn نصير الدين «l'Aide de la religion»; Hafîz addîn حفيظ الدين «le Gardien de la religion»; Karîm uddîn کریم «l'Homme généreux de la religion»; Zahîr addîn ظہیر الدیں، l'Homme célèbre de la religion »; Câcim uddîn قاسم الحين «le Cohéritier de la religion »; Azîm addîn عظم الدين «le Grand in (homme) de la religion »; Facîh uddîn نصير الدين «l'Homme éloquent de la religion»; Schihâb uddîn « l'Etoile de la religion »; Kalîm uddîn « l'Orateur de la religion »; Muhî addîn « le Vivificateur de la religion »; Jamîl uddîn «عيل الدير» « le Bel (homme) de la religion »; Razî uddîn رضى الديس l'Homme qui se contente de la religion 1 »; Camar uddîn قرالدين «la Lune de la religion»; Imâm uddîn امام الدين « le Chef de la religion »; Najm uddîn خبم الدين l'Astre de la religion »; Fakr uddîn فخر الدين « la Gloire de la religion»; Hilâl uddîn هلال الديسي «la Nouvelle Lune de la religion ».

Quant aux lacabs dont la seconde partie est Allah, ceux qui se terminent par billah, c'est-à-dire « en Dieu », ala Allah « sur Dieu », lidîn Allah « pour la religion de Dieu », biamr Allah « par l'ordre de Dieu », et autres expressions analogues, ont été généralement

Le féminin de ce titre est Raziyat uddin رضية الدين «Celle qui est contente de la religion»; et, par abrégé, Raziyat, qui est le nom d'une sultane célèbre de Dehli, dans le xiii siècle. Elle était sœur de Rukn uddîn Firoz Schâh, et lui succéda.

portés par les khalifes abbacides ou fatimites. Tels sont ceux de :

Elmutacim billah المعتصر بالله « Celui qui se réfugie en Dieu»; Elwâcic billah الوائق بالله « Celui qui se confie en Dieu»; Elmutawakkil Ala Allah « Celui qui espère en Dieu»; Elmustancir billah « Celui qui cherche en Dieu son secours»; El Fâiz binasr Allah الفاير بنصر الله « Celui qui jouit du secours de Dieu»; Adad ou Azad lidîn Allah عصد لدين الله « l'Appui de la religion de Dieu», etc.

Ce fut, disent les historiens originaux, le khalife Mutacim qui, le premier, prit un surnom terminé par le nom de Dieu, en se faisant appeler Mutacim billah معتصم , c'est-à-dire, « Celui que Dieu soutient ». Ses successeurs l'imitèrent; et, en effet, leurs surnoms se terminent tous, soit par billah بالله, soit par ala Allah على أله, ou autres expressions du même genre.

Quant aux noms terminés par Allah, d'un usage plus général, voici ceux que mon manuscrit indique:

Salâm Allah سلم « Celui qui s'abandonne à Dieu»; Salîm Allah سلم الله « Celui qui est pacifique en Dieu»; Alîm Allah علم « Celui qui est savant en Dieu»; Rahîm Allah هله « Celui qui est compatissant en Dieu»; Hamd Allah هله « la Bonté de Dieu»; Fazl Allah هنا « la Générosité de Dieu»; Rahm Allah هنا « la Compassion de Dieu»; Amîn Allah المنا « le Fidèle en Dieu»; Aman Al-

Au lieu du mot Allah, on emploie quelquesois dans ce cas, comme dans les lacabs composés du mot abd « serviteur », et d'un autre nom, un des attributs de Dieu, ainsi qu'on l'a vu plus haut, dans les lacabs particuliers aux saïyids.

La dévotion des musulmans envers Mahomet et envers son gendre et ses petits-fils, a introduit des surnoms où figurele nom du faux prophète, celui d'Alî, de Haçan et de Huçain. Ainsi, au surnom d'Abd Allah «Serviteur de Dieu», répondent les surnoms d'Abd unnabî عبد الرسول , Abd urraçûl عبد الرسول «Serviteur du prophète» ou de «l'envoyé»; Gulâm-i Muhammad عبد الرسول Esclave de Mahomet»; Banda-i Alî منده على أبدة على المناس قبولى «Es-

La première de ces expressions est persane; la seconde et la troisième sont turques.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On a vu plus haut que *Haīdar*, qui signifie «lion» en arabe, est le surnom d'Alî. Il s'emploie pour son nom même, et on le traduit ordinairement en persan par *Scher*.

clave d'Alî »; Alî, Mardân على مسردان '' '' '' a l'Homme ، c'est-à-dire, «le Serviteur d'Alî»; Gulâm-i Haçaïn et Huçain Cûlî حسين قبولي «l'Esclave de Huçain ». Au surnom de Lutf Allah لطف الله « la Bonté de Dieu », répondent les lacabs de Lutf-i Mula Bonté de Mahomet», Lutf فطف محمد ala Bonté d'Alî ». A celui de Fazl Allah الطف على «la Bonté d'Alî ». «la Bonté de Dieu», répond celui de Fazáil Alí عنى الله عنه a les Bontés d'Alî». Au surnom de Atâ Allah عطا الله «Don de Dieu» (en persan Khudadad خداداد et Yazdan Bakhsch پردان بخش), عطا محمد répondent les surnoms de Atâ Muhammad عطا محمد عليه عليه المستعدد «Don de Mahomet», Haïdar Bakhsch حيدر بخشش « Donné par Alî »; Alî Wîrdî على ويردي Donné par Alî », Atâ Huçaïn عطاحسين « Don de Huçaïn ». Au surnom de Khalîl Allah خليـل الله «l'Ami de Dieu», répondent les surnoms de Muhammad Khalîl 🛰 et Yâr Muhammad » يار محمد l'Ami de Mahomet», Yâr Alî يار ou Alî Yâr على يار المله ou Alî Yâr على يار المله a'Ami d'Alî ». Au surnom de Nûr Allah نور الله «la Lumière de Dieu », répondent les surnoms de Nûr Muhammad انور على Nûr Alî نور على «la Lumière de Mahomet, la Lumière d'Alî ». On trouve aussi les surnoms de Muhammad Murâd مراد « la Volonté de Mahomet », Alî Murâd على مراد a la Volonté d'Alî », qui répondent à Mâ schâ Allah ما شاء الله «Ce que Dieu veut »; Ikrâm Alî آكرام على «la Faveur d'Alî»; Fath

مرد Au pluriel, dit respectueux, pour Alt mard على مرد .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ici le pluriel est encore pour le singulier, ce qui est fort usité dans l'Inde, et ce nom est, en effet, celui d'un poète hindoustani.

Enfin, on a même substitué aux noms de Dieu, de Mahomet, d'Alî et de ses fils, dans les surnoms honorifiques, des noms de saints devenus populaires. Ou «le رضا قبولي du «le Riza Cûlî رضا قبولي Serviteur de Riza<sup>1</sup> », c'est-à-dire, « d'Alî Riza, le huitième imâm»; Galâm-i Main addîn غلام معين الدين ou «l'Esclave de Muin uddîn», saint personnage surnommé Chischtî چشتی, dont le tombeau, situé à Ajmîr, attire constamment de nombreux pèlerins<sup>2</sup>; « Don de Calandar », تلندر بخش Don de Calandar », célèbre fondateur de l'ordre des derviches qui por-غلام قطب الدين tent son nom; Gulâm Cutb uddîn « l'Esclave de Cutb uddîn », musulman célèbre par sa sainteté, et qui donne son nom au Cutb Minâr de Dehli, auprès duquel il est enterré; Abd Jîlânî عبد جيلاني, c'est-à-dire « serviteur d'Abd ulcâdir Jîlânî », grand saint musulman, etc.

Outre ces différentes classes de lacabs, qui commencent ou finissent par des mots déterminés, il y a des lacabs variés à l'infini. Tels sont ceux, par

<sup>1</sup> Nom, entre autres, du fils aîné de Nâdir Schâh.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voyez, au sujet de ce personnage, des détails circonstanciés dans mon Mémoire sur la Religion musul. dans l'Inde, p. 62 et suiv.

J. As. Extr. nº 5. (1854.)

exemple, de Schâh âlam, ou, plus régulièrement, «le Roi du monde»; Alam guîr شاه عالم «le Roi du monde» « Conquerant du monde »; Rafi uddarjât Elevé de dignités », noms de sultans » رفيع الدرجات mogols; Jahan dar جہاندار «Possesseur du monde », autre titre royal qui a le même sens que Jahân dâd « Monde donné », nom , entre autres , d'un chef contemporain de la tribu nommée Hazárah, dont la capitale est Umb (Amb), près de Peschawer. Tels sont encore les surnoms de Sarmast khân «le Brave Khân», donné par Scher Schâh à son général Ibrâhîm; Daulat khân دولت « le Khân fortuné »; Azam khân اعظم خان « le Khân élevé», et autres titres de ce genre, donnés à des personnages distingués 1. Schams ulumara شهس le Soleil des émirs», titre de deux nababs de الامرا Haïderâbâd; Bâcir bi-aïn alcalb باصر بعين القلب «Celui qui regarde avec l'œil de l'esprit», surnom de Walî uddîn, qui a écrit sur les quarante traditions.

Le plus souvent ces lacabs honorifiques sont arabes pour les musulmans de tous les pays; quelquefois ils appartiennent, selon les localités, aux différentes langues de l'Orient musulman. Ainsi, Alp Arslân, ou « le Lion courageux », est le surnom turc de Muhammad ben Dâûd, second sultan de la dynastie des Seljukides; Kâlâ pahâr ye ou « Montagne noire (Noir mont) », est le surnom hindoustani de Miyân Muhammed Carmulî, personnage men-

YAAAHII IHAI

<sup>1</sup> Voy. Chrest. hindoustanie, p. 86.

tionné dans l'histoire de Scher Schâh 1. Dans l'Inde, les musulmans prennent même quelquesois des titres hindous. Ainsi, on trouve dans l'histoire de Scher Schâh la mention d'un Râjâ Pratâp Schâh, fils de Bhûpâl Schâh, et petit-fils de Salâh uddîn 2.

Nous avons vu que souvent le même personnage a plusieurs kunyats; il a souvent aussi plusieurs lacabs ou surnoms honorifiques du même genre. Tel est Kamâl uddîn Abû'l Ganaim Abdurrazzâc ben Jamâl uddîn Kâschî, c'est-à-dire, «la Perfection de la religion, le Père (le possesseur) des faveurs célestes, le Serviteur du nourrisseur par excellence, fils de la Beauté de la religion, de la ville de Kâschân».

Au lieu d'exprimer en entier ces surnoms composés, on n'exprime souvent, pour abréger, que la première partie du composé. Ainsi, par exemple, Cutb cest pour Cutb uddîn « le Pivot de la religion », et c'est le nom d'un spiritualiste célèbre; Hujjat est pour Hujjat ulislâm « la Preuve de la religion », et c'est le lacab d'un jurisconsulte distingué; Farîd est pour Farîd uddîn « la Perle de la religion », et c'est le surnom honorifique de Scher Schâh, ou « le Roi lion », titre qui répond au nom de Xerxès, dont il donne l'étymologie. Il en est ainsi de Kamâl Pacha, qui est pour Kamâl uddîn « la Perfection de la religion », pâschâ; Fuâd (Fawâd) éfendî, pour Fawâd uddîn « le Cœur de la religion » éfendî, nom d'un Ottoman chargé dernièrement d'une mission auprès du

<sup>1</sup> Fol. 5 r du manuscrit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fol. 90 du manuscrit.

pacha d'Égypte; Ubaïd, pour Ubaïd Allah « le Petit esclave de Dieu », lacab d'Ubaïd Khân ben Mahmûd sultan Uzbek du xvi° siècle; Tahcîn beg, pour Tahcîn uddîn « l'Amélioration de la religion » beg, dernier grand juge de Romélie; Schujā, pour Schujā uddaula خوله « le Courage de l'empire », comme dans Schâh Schujā, surnom d'un célèbre Nabâb d'Aoude; Habîb, pour Habîb Allah; Kkalîl, pour Kkalîl Allah, etc.

IV. Le surnom de relation, ou ism-u nisbat منبية, répond, ai-je dit, à l'agnomen des Latins. C'est en arabe, aussi bien qu'en persan et en hindoustani, un adjectif relatif<sup>1</sup>; car'il indique, en effet, les relations d'origine, de qualité, de tribu, d'école, de clientelle.

La désinence turque lí ou lu & remplace quelquelquefois, dans les surnoms turcs, la désinence arabe î . Ainsi, au lieu de dire Kurdî (Kurde), on dit Kurdélî, comme dans Muhammad Kurdélî Pâchâ, commandant actuel de l'ordou, ou corps d'armée de l'Irâc arabî; et au lieu de Berkéwî, c'est-à-dire natif de Birguî en Natolie, on dit Birguilû, et c'est le nom vulgaire de l'auteur d'un catéchisme musulman<sup>2</sup>.

Ce surnom de relation équivaut à certains surnoms romains, considérés comme des titres d'honneur, tels, par exemple, que celui de Coriolanus,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grammaire arabe de S. de Sacy, t. I, p. 331.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le même que j'ai traduit en français sous le titre de Exposition de la foi musulmane.

donné à Caius Marcius, à cause de sa victoire de Corioles.

Tels sont les surnoms de Misrî «Égyptien »; بيضوي Mecquois»; Baïdawî ou Baïzawî مكي «Mecquois» « Natif de Baïda en Perse <sup>1</sup>»; Huçaïnî حسيني « Descendant de Huçain », fils d'Alî, ou dépendant d'un individu de ce nom; Fâtimî فاطمي « Descendant de Fatime» (Fatimite); Caraischî قريشي « De la « Disciple du fon- شانعي « Disciple du fondateur de ce nom d'une des quatre écoles orthodoxes»; Ansârî انصارى Descendant des Ansâr ou Aides», nom donné aux habitants de Médine qui vinrent en aide, lors de l'hégire, aux réfugiés de la Mecque; Akhtarî اخترى « Astral », d'akhtar, «astre», surnom, entre autres, d'un lexicographe turc; Bâbili بابلي, c'est-à-dire, « de Babel», l'ancienne Babylone, surnom d'un grand prédicateur musulman; Mâwardî ماوردي «Marchand d'eau de rose», surnom d'un publiciste musulman, etc.

On comprend que les noms de relation tirés des noms de villes ou de pays soient aussi nombreux que les villes et les pays du monde musulman. Le tableau de ces surnoms en serait en même temps la nomenclature géographique, et je ne l'entreprendrai pas.

Voici un petit nombre de ceux sous lesquels sont connus des personnages célèbres. Fargânî فرخانى « de Fargâna », en Turkistan, célèbre astronome,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Surnom, entre autres, d'un célèbre commentateur du Coran.

connu en Europe sous le nom d'Alfragan; Fîrozâ--ca , خوز de Firozabad », ou Khouz » فيروزابادي bâdî فيروزابادي pitale du Khouzistan, auteur du Dictionnaire arabe intitulé Camous ou «Océan»; Maïdânî ميدان « de Maidan », quartier de la ville de Nischapur, surnom d'un célèbre collecteur de proverbes; Cubti قبطي «Copte», c'est-à-dire, Égyptien : de là, on nomme Marie la Copte » sainte » مريم قبطية Marie Egyptienne; Tabrezî تبريري « de Taurîz », surnom, entre autres, du célèbre spiritualiste Schams uddîn Tabrézî; Tâcî طوسي «de la ville de Tous», en Khorassan, surnom du grand astronome Nacîr uddîn Tûcî; Zamakhscharî زمخشري « de la ville de Zamakhschar », en Khawârezm , surnom d'un célèbre commentateur du Coran; Fârâbî (Alfarabius) فاراتي, c'est-à-dire, de Farâb, Otrar, ou Sîrâm, en Turkistan, surnom, entre autres, du maître d'Avicenne, qu'on a appelé « le plus grand des philosophes musulmans», أكبر فلاسفة المسلمين, et «le plus abstinent des hommes » ازهد الناس في الدنيا, etc.

Les noms de relation dérivés des noms de villes ou de pays composés de deux mots, soit séparés, soit réunis, se forment, pour abréger, d'un de ces mots seulement. C'est ainsi que, des noms de El-Baït El-Mucaddas البيت القدس «la Ville sainte», c'est-à-dire Jérusalem, dérive Mucaddécî «natif de Jérusalem»; de Hadramaut, ville de l'Yémen, dérivent Hadrî (et Hudramî), «natif de Hadramaut»; de Maïyâ Fâriquîn, ville de Syrie, dérive Fariquî, natif de cette ville; de Dâr ussalâm دار السلام «la

demeure de la Paix », c'est-à-dire Bagdad, dérive Salâmi سلاى, synonyme de Bagdâdî « natif de Bagdad », etc.

Tels sont encore les surnoms de relation de Tabarî طبری, «natif du Tabaristan», surnom, entre autres, d'un célèbre historien persan; Lârî «natif du Laristan», surnom d'un grammairien distingué; Zanguî زنگی «originaire du Zanguistan», ou le pays des nègres, surnom des princes de la dynastie des Atabeks, entre autres, de Nûr uddîn Mahmûd Zanguî, le Noradin des croisades.

Certains dérivés sont anomaux. Tels sont ceux de Rázi «Rhazès», c'est-à-dire de la ville de Rei

« de celle de Hérat », etc. هروی (Rages), Harwî ریّ

Quelques-uns de ces surnoms pourraient être considérés comme des noms de famille, attendu qu'ils ont été donnés à plusieurs individus appartenant à la même famille. Tel est, par exemple, le surnom de Barmékî ou Barmécide, donné aux descendants de Barmek ou Barmak, aïeul d'Abû Alî Yahya ben Khâlid, père de Jafar al-Barmakî, favori du sultan Harûn urraschîd.

Il y a des noms de relation qui sont formés du premier mot d'un surnom honorifique, et qu'on em-

¹ De même, le célèbre général et grand vizir Mehmed Coproli Pâchâ eut deux fils qui lui succédèrent dans sa dignité et qui s'appelèrent, comme lui, Coproli Pâchâ, comme si Coproli était leur nom de famille; mais je dois faire observer que, Coproli Pâchâ étant chrétien dans l'origine, ils ont pu rester un peu en dehors des usages musulmans.

ploie comme une sorte d'abréviation de ce surnom. Ainsi Imâdî علا est le nom donné à un poëte persan célèbre, au lieu de son surnom honorifique in extenso: Imâd asschaarâ عبدى الشعرا « le Pilier des poëtes »; Abdî Pâchâ عبدى باشا, général turc actuel, est ainsi nommé pour Abd Allah Pâcha; Nârî éfendi نندى نورى, fonctionnaire turc actuel, pour Nûr addîn éfendi; Haïdarî عبدى (Haïdarien), célèbre écrivain hindoustani, pour Haïdar-Bakhsch ou « le Don d'Alî ».

On abrége quelquefois de la même manière des kunyats. Ainsi Haïyanî حيان est employé pour Ibn Haïyan ابن حيّان dans le nom d'un célèbre commentateur du Coran, Acir uddîn ulandaloucî.

Le même personnage prend souvent plusieurs surnoms de relation. Tel est, par exemple, Mas'ûd al Tamîmî al Khuraçânî, personnage célèbre par sa sainteté, qui, d'abord voleur, fut miraculeusement converti en entendant la lecture d'un verset du Coran, dans une chambre qu'il allait piller.

Ces surnoms deviennent quelquesois des espèces de noms patronymiques, qui s'appellent, dans l'Inde, padbî, cet qui se donnent à tous les individus qui appartiennent à une confrérie religieuse, ou du moins au chef héréditaire de cette samille religieuse. Tel est le surnom de Chichtî c'est-à-dire natif ou originaire d'un endroit nommé Chischt en Sejestan, lequel sur d'abord donné à un grand saint musulman, très-vénéré dans l'Inde, que j'ai cité plus haut, et qui sert même à indiquer la mois

de jumâzi second, parce que ce saint personnage mourut en ce mois. L'ordre religieux qu'il a fondé se nomme birâdari chischtiya برادری چشتیه « confrérie chischtienne », et ses successeurs dans la direction de cet ordre, nommés sajāda nischîn معادة نشين « assis sur le tapis », prennent le surnom de Chischtî, comme leur patron. Tels sont Sâlim Chischtî, Saîd Schâh Zuhûr Chischtî ¹, Khâja Abd urrahman Chischtî², et plusieurs autres.

V. Les titres de dignités ou fonctions, asmâ manâcib اسما مناصب « noms de fonctions », et au singulier, ism-i mansab القب « nom de fonction », se distinguent des surnoms honorifiques فاقب et des titres d'honneur خطاب en ce qu'ils sont l'expression des fonctions, et non, comme les khitâbs, des titres allégoriques ou des locutions de fantaisie devenues souvent de simples appellations de politesse, sans valeur réelle. Parmi ces noms, il y en a qui sont communs à tout l'orient musulman, tels sont, par exemple, ceux d'imâm, de schaikh, de cadi ou cazi d'en nombre d'autres.

Il y en a qui sont particuliers à certains empires. Tel est le titre de nizâm, abrégé de nizâm addaula فطاع الكولاء « l'arrangement de l'empire », donné au souverain de Haïderabad; et de dey ou plutôt de daï عام , qui signifie à la lettre « missionnaire », donné au souverain d'Alger avant la glorieuse conquête qui a signalé le règne de Charles X.

<sup>1</sup> Voy. mon mémoire sur la Relig. musulm. dans l'Inde, p. 67 et 109.

<sup>2</sup> Auteur du Mirat ulasrar مراة الاسوار.

Il y a des titres qui sont tombés en désuétude, comme, pour ne citer qu'un exemple, celui de taschtdâr, qui signifiait ce qu'on appelait autrefois « le grand bouteiller », et qui se donne simplement de nos jours au domestique qui verse de l'eau sur les mains pour les laver. Il y en a de nouveaux qui les ont remplacés, comme celui de nabâb, qui est donné au lieu de l'ancien titre de nâib « lieutenant ».

Il n'y a pas proprement chez les musulmans de titres exclusivement ecclésiastiques. En effet, les musulmans n'ont pas de clergé. Les fonctions de la magistrature se confondent chez eux avec les fonctions religieuses; car la loi civile s'identifie avec la loi reest le docteur qui donne مدى est le docteur qui donne une décision juridique ou fetwâ فتوى, et le grand musti, qui prend à Constantinople le titre de schaïkh ulislâm شهر الاسلام (le schaïkh, par antonomase, de la religion musulmane), est plutôt grand juge ou ministre de la justice que grand pontife. De même, les aléma • Ve ou « savants » sont plutôt des magistrats, et le corps des uléma c'est la magistrature 1, ce qui n'empêche pas les uléma d'être de véritables docteurs de la loi musulmane, et d'avoir des élèves vulgairement nommés softa, mais proprement sukhta سختنه, c'est-à-dire, « zélés », à la lettre « brûlés »²;

Au surplus, ce qu'on entend à Constantinople par les uléma, ce sont: 1° les cázis ou «juges»; 2° les muftis ou «interprètes de la loi»; 3° les imâms «ou «ministres du culte». On donne, entre autres, ce dernier titre aux aumôniers de régiments. (Ubicini, Lettres sur la Turquie.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bianchi, Dictionnaire turc.

les mêmes qu'on nomme dans l'Inde tâlib ulilm مالب العم «chercheurs de science», et en Perse dânischmand مالن ou «sages». Ces étudiants deviennent ensuite mulâzim ملازم, c'est-à-dire, « candidats »; puis mudarris مدرس ou « professeurs », et enfin ils parviennent aux grades les plus élevés du corps des uléma.

Il n'y a pas de prêtres chez les musulmans; le premier venu peut exercer les fonctions d'imâm مناماً ou « officiant », c'est-à-dire de pesch namâz بيش نماز comme on le nomme en persan, celui qui est en avant des autres dans l'exercice de la prière et dont les assistants doivent suivre les mouvements; et, par suite, le chef religieux et politique; car chez les musulmans ces deux titres se confondent. L'appellation d'imâm² ou « premier », c'est-à-dire « chef suprême de l'islamisme », donnée d'abord aux premiers khalifes, a été plus spécialement attribuée par les schiites à Alî et à ses descendants et successeurs légitimes, qui forment avec ce khalife les douze imâms par excellence³. On a donné aussi spécialement ce titre aux Ashâb-i Mazâhib ... ou fondateurs des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce titre répond, quant à la signification et à l'application, aux titres latins de antistes et de præsal, donnés, entre autres, aux évêques.

Le mot persan peschwa المنبي est la traduction exacte du mot arabe المار. Il désignait, à la vérité, spécialement le chef du pouvoir exécutif chez les Mahrattes. (Langlès, Voyage chez les Mahrattes, par Tone, p. 303.)

D'Herbelot, Bibliot. orient. au mot Imam; Reinaud, Monuments musul. t. I. p 266.

quatre principales écoles orthodoxes: Hanîfa, Malik, Hambal et Schafii, et à beaucoup de théologiens distingués, pour lesquels ce titre équivaut à celui de docteur.

On appelle spécialement khâtib خاطب «l'imâm prédicateur» celui qui, monté sur le minbar منبر ou «chaire», récite la khotba خطبه ou prière officielle du vendredi à midi.

Deux titres tout à fait religieux, et communs à tout l'Orient musulman, sont ceux de hâfiz au mémoratif, que prennent les musulmans qui savent le Coran par cœur, comme Schams uddîn Muhammad Hâfiz, le plus célèbre des poëtes persans; et de hâfic ou « pèlerin », que seuls ont le droit de porter ceux qui ont visité en personne les lieux sacrés de l'Arabie, c'est-à-dire la caaba de la Mecque et le tombeau de Mahomet à Médine. Tel fut Hâfi Bâbâ, non pas le héros fantastique des romans de Morier, mais Abd ur Rahman Osmân el Tarsûcî, grammairien arabe distingué.

A l'imitation des musulmans, les chrétiens orientaux prennent ce titre lorsqu'ils sont allés en pèlerinage au tombeau de Notre-Seigneur à Jérusalem; toutefois, ils le mettent à la suite de leur nom, tandis que les musulmans le mettent avant.

Un autre titre, tout à fait religieux, c'est celui de fâquîr خرویش en arabe, et derviche ou darwesch درویش en persan. Ces expressions désignent un pauvre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En effet, aimma أمام, qui est le pluriel du mot imâm أمام, signifie, par extension, «des savants».

volontaire, une sorte de moine mendiant 1. Le nom de fâquir est plus généralement usité que celui de derviche, et même on l'applique dans l'Inde aux joguis, sannyacis, baïraguis et autres mendiants religieux hindous.

Les chess des derviches se nomment pîr senior. De là viennent les surnoms de Pîr Mohammed, Pîr Alî, etc.

Il y a certains titres particuliers aux religieux spiritualistes. Tels sont ceux de sofi ou sâfi عارت et de mutaçawwuf متصوّف « aspirant au sûfisme »; ârif هارت « celui qui s'efforce d'entrer en contemplation »; khâdim خادم « serviteur (de Dieu) », et mutakhaddim متخدم « celui qui cherche à le devenir »; marbout ³, ou marabout en Barbarie مربوط, c'est-à-dire, « lié (à Dieu) ».

Le titre de gaus ou gaus a'zam غوث اعظم « grand aide » est donné à celui qui tient le rang le plus éminent parmi les sofis, puis viennent les expressions de walî ولى « ami de Dieu » ou sâlih مالي , c'est-à-dire, « saint (personnage) » ; zâhid زاهد abstinent 4 » ; âbid عابد « adorateur (de Dieu) », et malâmatî

اهب Le moine chrétien se nomme râhib.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On l'emploie quelquesois avant les noms propres. On appelle, par exemple, Alsâssi usschâbils, un célèbre spiritualiste, dont il est raconté, dans le Mantic uttair, plusieurs anecdotes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C'est de marabit مرابط, pluriel de ce mot, qu'on a fait Almoravides.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De là le dérivé zâhidi, surnom d'un théologien célèbre qui a commenté le Traité de l'imâm Cudûrî. On l'appelle Sâhib ulkunyat « qui porte bien son surnom », parce qu'il a imité son aïeul Najm uddîn Zâhid, duquel il a tiré son surnom.

a blamable¹», c'est-à-dire celui qui cache sa dévotion. On emploie dans le même sens l'expression de calandar باطن , de bâtin باطن « intérieur », de mubâhi عباد « jouissant de la liberté spirituelle » et quelquefois de zindîc زنديق, quoique ce dernier mot signifie proprement « impie » et même « athée ».

Les souverains musulmans s'appelèrent d'abord khalifes منايعة, c'est-à-dire «successeurs (de Mahomet)», et imâms, ainsi que je viens de le dire. Ils se nommèrent aussi amîr ulmamının المين ou «prince des croyants», et amîr ulmus-limîn امير السلمين « prince des musulmans³». Ces titres furent portés tour à tour par les quatre premiers khalifes, par les Ommiades et par les Abbassides, et le dernier par les Almoravides et par les Almohades.

Au déclin du khalifat, les gouverneurs des provinces qui s'emparèrent peu à peu de l'autorité souveraine se contentèrent d'abord des surnoms honorifiques ou lacabs que leur accordèrent les khalifes, ainsi que je l'ai dit plus haut. Mahmoud le Gaznévide, qui régnait à la fin du x° siècle et au commencement du xr°, fut, on croit, le premier qui

<sup>1</sup> Ou plutôt e celui qui s'expose au blâme ».

<sup>2</sup> Ou plutôt calandarí, c'est-à-dire « sectateur de Calandar», fondateur d'une sorte d'ordre ou de confrérie religieuse. Ce sont des sofis qui se rasent la tête et la barbe, et qui font profession du détachement le plus complet des choses du monde. Ils observent même, chose étonnante pour des musulmans, une stricte chasteté.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ce fut cette dernière expression que les croisés rendirent par miramamolin.

prit le titre arabe de sultan سلطان ou « gouvernant » 1, dont les croisés firent soudan, et qu'on donne actuellement en Perse aux gouverneurs de provinces 2. Puis vinrent les titres persans de schâh « roi », et de pâdschâh و « le seigneur des rois », titre qui équivaut à celui de mîrân-schâh ميران شاه ou « le roi des émirs », porté entre autres par un fils de Tamerlan, et de schâhinschâh similar « roi des rois », qui a été porté pour la première fois par Ismail Samânî, fondateur de la dynastie des Samanides, à qui il fut donné par Motaded en 287 (900). Ce titre pompeux de shâhinschâh ou « roi des rois » est donné aujourd'hui à Constantinople au grand maître de la garde-robe.

Les fâquîrs prennent avant leur nom le titre honorifique de schâh; mais la distinction qu'on a faite entre les noms précédés ou suivis de schâh n'est pas absolue. Il paraît que le mot schâh, qui signifie proprement « roi », est, aussi bien que sultan, employé par politesse, surtout dans l'Inde, avant ou après les alams des personnes qui sont loin d'avoir l'autorité souveraine. Quant aux souverains, on

العاش chef du peuple, a été pris par un chef Arabe qui s'est mis dernièrement, en Algérie, à la tête d'une petite insurrection, facilement comprimée.

Il entre aussi dans la composition de certains titres d'honneur, comme dans sultan uddanla الدولة والعالي الدولة والعالي العالي العادفيي والعالي العادفيي والعادفية و

trouve le nom de schâh précéder ou suivre indifféremment leurs noms. Ainsi on dit Ismâil Schâh ou Schâh Ismâil, en parlant du roi de Perse, fondateur de la dynastie des sofis, père de Tahmasp, qu'on nomme aussi Tahmasp Schâh ou Schâh Tahmasp.

Les souverains persans, indiens et turcs prennent aussi le titre de scharyâr شهريا, expression persane qui signifie à la lettre « chef de la ville », et plusieurs autres; et, spécialement le sultan de Constantinople, celui de khwand kâr خوند کار, formé des mots persans khwand خوند « seigneur » et kâr کار « chose », c'est-à-dire, « chef de la chose publique (république) », et même de khûnkâr خونکار « agissant dans le sang », à cause du droit légal de vie et de mort qu'il a sur ses sujets; ou simple contraction de .

On donne également à ces souverains le titre tartare de khân خان, titre qu'on donne aussi en Perse aux gouverneurs des provinces et à d'autres grands dignitaires, et qui est prodigué dans l'Inde au point qu'on en gratifie tous les musulmans d'origine pathane ou afgane, tandis que son féminin khânam in ese donne guère cependant qu'aux princesses et aux grandes dames.

Khácán خاتان « prince ou roi » est un mot turc et il paraît avoir donné naissance à khán عنان, qui en semble la contraction, ou en peut être dérivé².

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est ce mot qui entre dans le nom de Mirkhond, célèbre historien persan.

<sup>&</sup>quot; Par le redoublement du mot khân; car il est évident que فان est synonyme de فاند.

« prince des princes » est un titre d'honneur dont la valeur ne répond pas à l'éty-mologie. Du mot arabe rabb رباب, qui signifie proprement « seigneur », dérive le pluriel arbâb ارباب, usité encore de nos jours dans l'Inde musulmane pour désigner les chefs du pays.

Le titre de wazîr وزير ou « ministre » est bien connu. Cette expression, qui est arabe et qui signifie « chargé (du poids des affaires) », est usitée dans presque tous les pays musulmans. Toutefois, on emploie plutôt dans l'Inde, dans le sens de ministre, le mot diwân ويوان, le même qui, en Turquie et en Perse, soit seul, soit accompagné de l'adjectif humâyân « heureux », signifie « le conseil d'État »¹ (et quelquefois le ministère), dont les membres sont appelés muschâr مشير « conseiller ² ». Lorsqu'un souverain n'a qu'un ministre, on le nomme. wazîr kall وزير كل ou « ministre suprême », à la lettre, « ministre de toute chose ».

Le grand vizir se nomme à Constantinople sadr-i azam صدر اعظم ou sadr-i âli صدر اعظم, c'est-à-dire à la lettre « la grande poitrine, la poitrine élevée » ou plutôt « le grand centre, le centre élevé. » Le titre de grand vizir est la traduction de wazîr-i azam وزير اعظم. On le nomme aussi wazîr uluzarâ وزير الوزرا des vizirs », qui est le même titre que celui de wazîr ulmamâlik

Voyez la notice de M. Bianchi sur l'Annuaire de l'Empire Ottoman; Journal asiatique, 1847.

Le président du diwn se nomme diwan-bégui ديوان بيكى.

J. A. Extr. nº 5. (1854.)

des provinces», dont le synonyme nawâb نواب, et et vulgairement nabâb, qui est plus usité dans l'Inde, équivaut au titre turc de pâchâ باشا, prononcé en arabe bâschâ باشا, et dont nous avions fait bassa. Mais ce dernier titre, de même que dans l'Inde celui de nabâb, a perdu de sa valeur en Turquie, car on le donne, non-seulement aux lieutenants généraux, mais aux maréchaux de camp.

On donne aussi le titre de wâli والى au gouverneur d'une province, nommée en Turquie wilâyat
ولايت. Le premier secrétaire du grand vizir se nomme
nâzir ماظر ou « inspecteur ». On donne encore ce titre
à une espèce de ministre de la maison du sultan.
Le titre de defterdâr دفتردار, qui signifie proprement « gardien des registres », se donne au ministre
des finances, celui de muhurdâr مهردار « garde des
sceaux » au chancelier, et on nomme dwâtdâr
ou « porte écritoire » le secrétaire particulier du sultan.

Le mot kâtib كاتب, qui signifie « écrivain », et qui, dans ce sens, est synonyme de muharrir , se prend pour signifier « secrétaire » et même « ministre d'État », et il sert, dans ce cas, de surnom, par exemple, dans Kâtib Isfahânî, auteur connu, qui fut secrétaire du fameux Saladin. De kâtib dérive Kâtibî, qui est devenu le nom d'un célèbre poëte persan. Le synonyme persan du mot arabe kâtib est munschî منشى. On nomme munschî ulmamâlik الحالية « le secrétaire des provinces » le premier secrétaire d'État.

Le titre de beg بيك (prononcé bey) ou bek بيك, qui, en Barbarie, est écrit et prononcé bâi بيك, est proprement un mot turc signifiant « seigneur, prince »; de là le titre d'atâbeg الا بيك « le seigneur père », c'est-à-dire, dans l'origine, le gouverneur d'un prince, puis son vizir, son lieutenant, et enfin le roi luimême. C'est le titre spécial d'une dynastie de souverains persans.

Le titre de beg se donne actuellement aux officiers supérieurs de l'armée de terre et de mer, tandis qu'il était auparavant synonyme de pâcha, dans le sens de vice-roi ou gouverneur de province, ou même de souverain subordonné au sultan, tel que celui de Tunis, qui porte encore de nos jours ce titre. On le donnait aussi au possesseur d'un grand fief, nommé pour cette raison beglîc . Quant au titre de sanjâc beg . Quant au titre de sanjâc beg . Quant au titre de la pueue de cheval, que ce dignitaire faisait porter devant lui, on le donne proprement au possesseur d'un fief ou sanjâc, ainsi que je le dirai plus loin. Dans l'ancien royaume d'Alger on donnait le titre de beg aux gouverneurs des trois provinces qui le formaient et aux généraux d'armée¹.

En Turquie, le titre de begler beg بيگلربيك ou « le beg des begs », répond à l'ancien titre d'amîr alumarâ امير الامرا ou mîr mîrân. C'est le gouverneur général de toutes les provinces, lequel commande aux sanjâc begs: c'est une sorte de généra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. de Tassy, Histoire du royaume d'Alger, p. 231.

lissime, comme anciennement en Perse le sipâh sálâr اسياه سالار. On l'appelait pacha à trois queues, avant la réforme, parce qu'il faisait porter devant lui trois queues de cheval, nommées tâg دفغ, en guise d'étendard, et comme marque de sa dignité.

Dans l'Inde, où les titres les plus élevés ont perdu de leur valeur, on donne celui de beg à .tous les Mogols, ainsi que le nom turc d'agá le le nom persan de khája خواجه (prononcé en arabe khawaja), qui est usité dans tout l'Orient, mais avec des nuances d'acception différentes. En effet, ce dernier mot, qu'on écrit souvent en français khodja, cojia, et même hoja, à cause de la prononciation adoucie du turc, et qui, en persan et en turc, équivaut à notre titre de docteur, et se donne aux écrivains et aux secrétaires du gouvernement, s'applique, dans les Echelles du Levant, aux négociants, et il a donné naissance au mot vulgaire de couaje, qui était autrefois usité dans les ports de la Méditerranée pour désigner ceux qui, après avoir fait leur fortune dans le Levant, se retiraient dans leur pays natal. C'est ainsi qu'en Angleterre, on nomme nabob (nabab) les Anglais qui se sont enrichis pendant leur séjour dans l'Inde.

Le titre d'agá 🕹 ou acá 🕏 est proprement mogol et signifie «seigneur», mais il s'est introduit dans tout l'Orient musulman. En Turquie, on donne au chef des eunuques du Sérail le titre de cápá 1

<sup>1</sup> Qu'on prononce plutôt cápí.

Le général de l'armée de l'ancien royaume d'Alger avait le titre d'agâ . Son lieutenant, qui était le plus ancien capitaine des troupes, s'appelait khayâ et bâsch-i-balâk-bâschî باش بلوك باش « le capitaine des capitaines des troupes»; et les capitaines se nommaient balâk-baschî.

L'agâ des janissaires était leur colonel; et je rap-

Les mots خوجه et خواجه , quoique originairement identiques, se distinguent actuellement l'un de l'autre; car le premier signifie seulement « eunuque ». L'expression de ja est persane; elle se compose du mot ja, qui est expliqué dans le texte, et du mot ja, le même que ja, signifiant « tête », et par suite « chef ». Elle signifie donc « le monsieur en chef ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est-à-dire, attaché au palais محل. A Constantinople, on appelle spécialement Kizlar agact كزلر آغاسي ele chef des eunuques noirs».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C'est de cette expression que les Grecs modernes ont formé le mot iτσιογλάνον, et nous icoglan.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. de Tassy, Histoire du royaume d'Alger, p. 226.

pellerai en passant que le mot de janissaire représente l'expression turque originale de yani-chéri ou « la nouvelle bande », corps de fantassins créé par le sultan Orkhân, en 1330, et supprimé par Mahmûd II, en 1826.

Le mot persan ketkhudâ loss, prononcé et même écrit vulgairement en turc, ainsi que nous venons de le voir, kahyâ loss, et qui signifie à la lettre « chef de maison », se donne à certains hauts fonctionnaires. On nomme en Perse ketkhudâ les commissaires de police. On appelait autrefois à Constantinople kahyâ ou kiyâ beg la « le ministre de l'intérieur ».

Il n'est pas inutile de mentionner encore les expressions turques de capû-ketkhudû تايو كتف « agent » ou « ambassadeur de la Porte », sarûi ketkhudû سراى « gouverneur du palais impérial », etc.

Le mot arabe wakîl وکيل (pluriel akalâ کوف) s'emploie aussi en Turquie dans le sens de ministre, ainsi que le mot nâzir باظر, qui signifie proprement « inspecteur ».

Le khazanchî خزانجى, khaznadar ou haznadar (pour khazîna-dar خرينه دار) ou «trésorier», à la lettre «garde du trésor», c'est-à-dire, pour me servir de l'expression arabe, de «la maison de l'argent» بيت للالجي, répond à peu près à notre ministre des finances, et les baït ulmâlji بيت المالجي à nos receveurs.

En Perse et dans l'Inde, on nomme jaguîr-dâr en Perse et dans l'Inde, on nomme jaguîr-dâr el جاگير دار ou jûé-dâd

جايداد, c'est-à-dire « fief », ce qu'on nomme actuellement en Turquie arpalik اريان, expression qui a remplacé les mots de tîmâr عنا et de ziâmat وعامت et de ziâmat وعامت et de ziâmat وعامت employés dans le même sens l. Les jaguîr-dârs sont tenus de fournir au souverain un certain nombre de soldats et une somme d'argent annuelle. Il est assez singulier de trouver le système féodal établi dans l'Orient musulman. Ce système y existe cependant, spécialement dans l'Inde, en Aoude, entre autres, où les possesseurs de ces fiefs sont tout-puissants.

Les reines se nomment malika ملك, sultâna سلطانه, sultâna سلطانه et kedbânû خاتور, bânû بخاتور،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On nomme actuellement, à Constantinople, sipâhi سپاهی, les militaires possesseurs d'un fief.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sur ces fondations ou biens de mainmorte, voy. M. Belin, Journ. asiatique, 1853, p. 377 et suiv.

<sup>3</sup> La sultane Validé's وألن , c'est la sultane mère, ou douairière, c'est-à-dire la mère du sultan régnant.

اکتخدا employé comme féminin de ketkhudû , کدبانو « maître du logis ». Les princesses se nomment khánam خانم (féminin de beq بيك). On ne donne jamais aux reines les titres de schâh et de pâdschâh, ni aux princesses celui d'amîr, mais on nomme celles-ci schâh-zâda, pâdschâh-zâda, amîr-zâda, et, en hindoustani, schâh-zâdî امير amîr-zâdî , يادشاهرادي pâdschâh-zâdî , شاهرادي c'est-à-dire « fille de roi », « fille de pâdschâh », « fille d'amir ». Les dames de distinction qui ne sont pas princesses se nomment, dans les pays où l'on parle arabe, sattî سيّد , pour saïyidatî سيّد « madame », féminin de saïyidî سيَّدى « monsieur ». En Barbarie, on emploie, au lieu de cette expression, celle de léla, qu'on écrit אַא, אָא, אָצ 2. En Perse et dans l'Inde, on appelle les dames bîbî 44, sâhiba siégeant derrière يرده نشين et parda nischîn صاحبه le rideau ». Les titres des femmes restent souvent au masculin en hindoustani; ainsi on dit Bíbí Fátima-Sâhib, Bîbî Mihr-Sultân 3.

Le mot hâkim « gouverneur », qu'il ne faut par confondre avec le mot hakîm , dérivé de la même racine et qui ressemble beaucoup au premier, mais qui signifie « médecin 4 », a été employé

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le changement du t en d a lieu conformément aux règles de mutations euphoniques, telles qu'elles sont exposées dans les Grammaires sanscrites.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dombay, Gramm. mauro-arabica.

<sup>3</sup> Histoire de Scher Schah, fol. 53 et ailleurs du manuscrit.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De là, hakim bâschi حكيم باشى signifie, à Constantinople, le médecin en chef, ou le premier médecin du sérail.

assez souvent pour désigner un souverain musulman. C'est ainsi qu'Abû Alî Mansûr, prince Fatimite, se nommait Hâkim bi-amr ullah ها عناكم بأمر الله Gouvernant d'après l'ordre de Dieu».

Trois noms de dignité exigent quelques explicav seigneur, maître », سيد seigneur, maître », « commandant, prince », et de « excellent », donnés tous شریف scharîf ou schérif شریف les trois aux descendants de Mahomet. De ces trois mots, le dernier seul, c'est-à-dire, celui de scharîf, au singulier, et aschrâf اشراف, au pluriel, est celui qui a conservé le plus sa signification primitive. On le traduit communément par « noble ». Il est spécialement donné aux gouverneurs de la Mecque 1. Il n'en est pas de même des deux autres noms, surtout de celui de saïyid, contracté en sî en Barbarie, qui se donne par politesse à tout le monde en Syrie et en Égypte. Toutefois le pluriel sâdât ne s'applique qu'aux descendants de Mahomet par son petit-fils Huçain, à qui le nom de saïyid est spécialement donné par antonomase, et, par extension, à ses descendants. Les deux saïyids par excellence, saïyidân سيّدان, ce sont Huçaïn et son frère aîné Haçan. On distingue même plusieurs classes de descendants de Huçaïn ou saïyids; ainsi ceux qui en descendent par Mûça Kâzim, fils de Jafar, le septième imâm, se nomment saïyid-i Mûçawî, et ceux qui en descendent par Alî Rizâ, le huitième imâm, se nomment saïyid-i Rizâwi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D'Ohsson, Tableau de l'Empire Ottoman, t. I, p. 256.

Quant à Mahomet on lui donne le titre de saïyid des saïyids سيد السادات.

L'expression de saïyid zada مسيد زاده ou « fils de saïyid » est employée en Perse et dans l'Inde comme titre d'honneur.

Le nom d'émir, et par contraction mîr مير, n'est pas aussi prodigué que celui de saiyid; toutefois, par extension, et conformément à la signification primitive du mot, on le donne, non-seulement aux princes et aux personnages élevés en dignité, mais aux chefs ou râis رئيس de tout genre. Tels sont, chef مير آتش e chef مير آتش a chef du feu », c'est-à-dire, général d'artillerie; mîr-i manchef de l'habitation » , c'est-à-dire, quar- « chef de l'habitation » , c'est-à-dire , quarchef سير آخور chef شير آخور chef د chef d'écurie », c'est-à-dire, grand écuyer et général de ca-«chef de la mer», c'est-àdire, commissaire de marine, ou plutôt celui qui est chargé de recouvrer les droits d'entrée dans un port; mîr bakhschî مير بخشى « payeur général »; mîr âb « chef de l'eau » c'est-à-dire directeur des eaux مير آب et forêts »; mîr schikûr مير شكار « chef de la chasse » ou «grand veneur»; mîr daha مير دهه «chef de dix domestiques (décurion)»; mîr sâmân مير سامان «chef des provisions », c'est-à-dire maître d'hôtel; mîr-i imarat مير هارت « chef de la bâtisse »; mîr-i madjlis «chef de la réunion», c'est-à-dire, le président d'une assemblée, le maître de la maison, etc.

C'est de ce mot mîr que dérive le composé persan mîr zâda مير زادة, pour amîr zâda, « fils d'émir », La femme d'un mirzà se nomme dans l'Inde mîrzâni ميرزان et aschrafzâdî ميرزان, c'est-à-dire, née d'un aschraf, ce dernier mot étant le superlatif de scharîf.

Dans l'Inde, on donne le titre de mirza à tous les Mogols sans exception. Il n'en est pas de même du pluriel d'amîr, c'est-à-dire de umara, et vulgairement omra, qu'on emploie abusivement pour le singulier, mais qu'on ne donnait qu'aux principaux officiers de l'empire mogol.

Deux autres titres de dignité, plus religieuse que civile, se trouvent fréquemment employés et exigent aussi quelques explications, ce sont ceux de schaikh et de maula et de maula et de maula et de maula et de docteur. Le premier, qui signifie proprement « vieillard (senior) », et qui indique spécialement un descendant d'Abû bikr, se donne à Constantinople aux supérieurs des derviches et dans l'Inde aux descendants des Arabes, vulgairement appelés Maures, qui s'établirent dans cette contrée dès le temps de Walîd, le septième khalife. Les musulmans y donnent même,

par politesse, ce titre aux Hindous convertis à l'islamisme.

La classe des schaikhs se subdivise, à Pondichéry, en quatre espèces de castes : celle des sipâhis سياهي ou «soldats»; des panjicotti ou «matelassiers»; des darzî درزى, et vulgairement darjî «tailleurs d'habits», et des mochîs موجي «cordonniers» 1.

On trouve le nom de schaïkh, avec la signification spéciale de docteur, donné même à des femmes. Ainsi, parmi les écrivains musulmans du sexe féminin, il y a, entre autres: Aïscha es-Schaïkha bent Yûçuf el-Damaschquiya عايشه الشخم بنت يوسف الدمشقيم ود est-à-dire, « la Doctoresse Aïschâ, fille d'Yûçuf, de Damas».

On accompagne souvent, dans l'Inde, le titre de schaïkh, et même celui de mîr, du mot miyân qui est une expression de politesse indienne ressemblant, en quelque chose, à celle de « cher père » ou « très-cher père », qu'on donne quelquefois aux religieux dans les couvents.

Quant au nom de maula مولى, il est devenu par corruption mulla ou molla مركة, et son pluriel est mawâli مولانا. Les mots Maulawî مولانا et maulâna مولانا sont aussi usités, signifient à la lettre « mon maula » et « notre maula ». Le même mot, prononcé muley, est le titre des sultans de Fez et de Maroc, ainsi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E. Sicé, Lois mahométanes de l'Inde. (Journ. asiatique, 1848.)

Maulawi est aussi un dérivé de maula, et signifie celui qui dépend d'un molla. On donne par suite ce nom à un ordre particulier de derviches.

que des souverains de Tunis; de Muley Haçan, par exemple, chassé par Barberousse et rétabli par Charles-Quint.

On emploie dans l'Inde l'expression de maula pour désigner le magistrat chargé d'interpréter dans les tribunaux la loi musulmane. On donne aussi ce titre aux professeurs ou muallim d'arabe, par opposition à l'expression de musschi qu'on donne aux professeurs de persan et d'hindoustani, et qui signifie proprement « secrétaire », celui qui est habile en inscha ou « rédaction des lettres ». Manschi s'emploie aussi en Perse comme titre d'honneur.

En Turquie, le mot mulla désigne actuellement le juge d'un certain ressort judiciaire, appelé de ce nom maulawiat ou mevleviet

Le mot fázil العلق, qui signifie « excellent », employé avant le nom, équivaut souvent au titre de « docteur ». Ainsi il y a un philosophe célèbre qui se nomme Alfazil Schamsuddîn Muhammed ben Aschraf ulhuçaïni. On appelle faquîh نقية (d'où l'espagnol alfaqui) un docteur en fiqh نقية ou « science du Coran et de la tradition », c'est-à-dire, la jurisprudence musulmane, qui a pour base ces deux choses. Les savants qui s'occupent plus spécialement de l'exégèse du Coran s'appellent mufassir ه explicateurs », et ceux qui s'occupent des paroles de Mahomet conservées par la tradition, muhaddis العنادة saquihs des premiers siècles de l'islamisme dont l'autorité est reconnue comme incontestable dans

ce qui concerne « la loi musulmane » ou schariyat شريعة. Tels sont les ashâb مريعة ou suhba مريعة. Tels sont les ashâb والعالية ou suhba « compagnons (de Mahomet) »; et ceux qui les suivirent immédiatement et dont l'autorité est moindre, nommés tâbi تابعة « suivants ». On donne aussi aux uns et aux autres le nom d'ustâd الستاذ ou ustâz الستاذ Les docteurs qui vinrent après les mujtahid se nommèrent mucallid مقلّه ou « imitateurs » ².

Quoiqu'on ne compte plus de vrais mujtahids dès la fin du vi siècle de l'hégire, ce titre s'est néanmoins perpétué jusqu'à nos jours. Ainsi le mujtahid de Karbala, qui est schiite, donne l'investiture au premier imâm d'Aoude, en lui envoyant un turban.

Le mutakallim scale est un docteur scolastique, métaphysicien, de l'école des philosophes nominaux 3. Plusieurs docteurs musulmans ont eu ce titre; tels sont Haçan albasrî et Abû'lfath Muhammad ben Abd ulkarîm usschaharistâni 4.

Les titres particuliers à la Perse et à l'Inde musulmane, pour les fonctions civiles, sont ceux de soubadâr ماظم ou nâzim ماظم gouverneur d'une province », jâ-nischîn حا نشين ou nâib-i nâzim

De ce mot dérive celui d'uztazade, ou « le fils du maître », qui est, entre autres, le nom d'un saint du martyrologe romain.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voyez Mirza Kasem Beg, Notice sur la Jurisprudence musulmane. (Journ. asiat. 1850.)

ou «des mots», la scolastique et la métaphysique.

<sup>4</sup> Ce personnage est auteur d'un ouvrage sur les religions, publié par M. le Rév. W. Cureton.

«le lieutenant du gouverneur», vacâyi nawîs وقايع نويس «homme de confiance» (sorte de commissaire du gouvernement dans une certaine étendue de pays). Le même nom d'amîn est aussi employé dans le sens de «juge», et ce titre est ancien dans l'Inde, car il était usité dès le temps de Humâyûn, ainsi qu'on le voit dans l'Histoire de Scher schâh¹. Le sadr-i amîn محر امين , c'est-à-dire, «le principal officier de confiance», est le juge président de la haute cour de justice civile (sadr dîwân-i adâlat صحر ديوان عدالت). Dans l'Inde anglaise, on nomme ainsi les officiers musulmans et hindous des cours de justice adjoints aux juges anglais.

On nomme munsif منصف «arbitre», le juge subordonné au sadr-i amin, et dih-khûn دهقان ou دهقان ou دهقان dihcân «khân de village», le juge d'une petite ville ou d'un village.

est le gouverneur d'un chakla چکلیدار, ou étendue de territoire, composé de plusieurs perganas ورکنه ou districts formés de quelques villages, ce qui équivaut à l'expression arabe باحیت, employée en Turquie dans le même sens. La réunion de plusieurs chaklâs forme un sirkâr.

Le nom de âmil عامل , pluriel amla على, qui signifie, ainsi que celui de mukhtâr مختار «choisi», un

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Page 89 du texte manuscrit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Et plus régulièrement sarkâr. C'est le même mot qui signifie aussi «chef», et qui se donne, entre autres, dans l'Inde, au chef des domestiques d'une maison.

agent quelconque, désigne spécialement le surintendant d'un district, lequel est en même temps le percepteur d'impôts de ce même district. On le nomme aussi tarafdâr مطرفه ار chargé d'un côté », et agent ». Les percepteurs معاملت دار agent ». d'un rang inférieur se nomment hawâldâr حوالدار, et vulgairement kawîldâr, c'est-à-dire, « celui qui est chargé d'un cercle ou d'une certaine étendue de territoire », et bakhschî جنشي « payeur » et « commandant en chef ». Le comptable temporaire se nomme majet tahcîl-پیشکار Les mots peschkâr چیت دار et tahcîlsont des noms génériques pour « percepteur d'impôts ». Ce dernier titre est le même que que mentionne ارباب تحصيل due mentionne Chardin<sup>2</sup>; mais qu'il écrit, probablement par erreur, arbab tahwil, orthographe que M. Langlès a, du reste, adoptée et même expliquée.

Le titre de chicdar, چقدار, ou de watan-dâr, et donne au percepteur d'une certaine division territoriale, nommée chic ou watan. C'est un officier municipal, dont les fonctions sont héréditaires. Toutefois le tahcîl-dâr est plus spécialement l'officier indien qui est à la tête du taalluc est la subdivision du zila عليه, et le zila, de la présidence. Le tahcil-dâr est en même temps le chef de la police du taalluc. Il y a, en outre, dans chaque petite ville ou village, deux officiers. Le premier,

<sup>1</sup> Ici le pluriel est celui qu'on appelle « respectueux ». Arbâb est, en effet, pour rabb, ainsi qu'on le verra plus loin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voyez édition Langlès, t. V, p. 327.

spécialement chargé de la perception des impôts, se nomme muttaçaddî منصدى ou karnam رخنم, et l'autre, de la police, et se nomme munsif منصف, ou patel پایدل, selon les localités.

On nomme le garnisaire tahcîl-chaprâcî چيراسي, c'est-à-dire « porte boucle de la perception », à cause de la boucle qui tient sa ceinture.

Les titres de zamîndâr, رميندار, taalluc-dâr, معلقدار, mazkârî مذكوري, sont à peu près synonymes, et signifient, tant les propriétaires de terre qui payent directement au Gouvernement une redevance, que les tenanciers qui la lui payent indirectement.

Le canûn go قانون کو « diseur de règlement », est un officier civil, chargé d'enregistrer tout ce qui concerne les revenus des terres. Ce titre équivaut au titre turc de canûn-jî قانون ع , et ce dernier mot est, en effet, synonyme du premier.

Le nâzir ناظر est un inspecteur quelconque, spécialement un officier de justice: dâroga adâlat دارفخه, analogue aux sheriffs des comtés en Angleterre. Le nâzir adâlat ناظر عدالت est le sheriff pour le civil, et le nâzir faujdârî ناظر فرجدارى, le sheriff pour le criminel. Le titre d'arz-beg عرض بيك équivaut tout à fait à celui de maître des requêtes.

Le titre de dâroga داروغه, seul, se donne au gouverneur d'une ville, et spécialement à un inspecteur de police. On donne le nom anglo-indien de dâroga jail-khâna داروغه جهلخانه à un inspecteur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Morley, Analitical digest, etc. t. I, p. 646.

J. As. Extr. nº 5. (1854.)

de prison; celui de dâroga sarak داروغه سنوك à l'inspecteur des routes; celui, enfin, de dâroga parjat à l'inspecteur des douanes. Le thânâest un inspecteur subalterne de police, تهانادار le constable anglais. Le naquîb نقيب est une espèce d'huissier introducteur. Le commissaire de police, proprement dit, lequel est en même temps juge de paix, se nomme kutwâl کوتوال, et ce titre est fort ancien dans l'Inde; car les Portugais l'y trouvèrent, et il est mentionné dans les Lusiades. Le sirischtadâr est une sorte d'archiviste et d'officier سرشتهدار de justice : c'est souvent le principal rayah وعيم cultivateur (à la lettre «sujet»), chargé de recueillir quelquefois les impôts et de surveiller les affaires des autres rayas رعايا 2. Le naïb sirischtadar نائب روبكار est son suppleant. Le rûbakûr nawîs سرشتعدار écrit le résumé des affaires et la sentence judiciaire; l'izhâr nawîs اظهار نویسس prend note des يروانية dépositions des témoins; le parwana nawîs بروانچى, ou parwânchî بروانچى, écrit les ordres des magistrats; le muharrir عرّر, ou nacl-nawîs نقل نویس, est le simple copiste, et le mahâfiz daftar عافظ دفتر, le rédacteur.

Les titres militaires sont ceux de soubadâr, صوبة دار, que j'ai déjà mentionné dans le sens de gouverneur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est-à-dire, teneur de registres.

Il ne faut pas confondre, comme on l'a fait quelquefois, ce mot arabe, qui signifie «les sujets», par opposition au sultan, et qui est le pluriel de rayah عبد , epeuple», avec raja إجا , qui est indien et qui signifie «roi».

de province, ou soubah صوبه; mais qu'on donne par politesse aux colonels et aux capitaines; de sipâh sâlâr مسياه سالار ou «général d'armée», qu'on donne au chef militaire du Soubah, et celui de faujdâr ou «chef de troupe», attribué au chef militaire du Pargâna.

Sardâr سردار , aussi bien que sipâh salâr, que j'ai déjà indiqué, signifie «général»; riçâla-dâr رسالد دار colonel», surtout de cavalerie; jamadâr « capitaine (chef de troupe) »; topchî baschî توچی « c'est-à-dire, « chef des canonniers »; c'est le général du corps d'artillerie. Le naik نایك ou amal-dâr علدار est le « caporal »; le hawîldâr حولدار « le sergent ».

Les titres plus spécialement turcs sont actuellement, pour le civil, ceux de sadr azam صدراعظم ou «grand vizir», que le sultan appelle son lálá کاکا «gouverneur»; de grand mufti ou schaikh ulislám, de séraskar سرعسار «ministre de la guerre»; de capûdân-pâschâ تراب الله «ministre de la marine», et en même temps «grand amiral»; de reïs éfendî et en même temps «grand amiral»; de reïs éfendî ويس افندي et de kiayâ beg كيا بيك , auxquels on donne actuellement les titres européens de umâr-i khârijié wazîrî امور خارجيه وزيري «ministre des af-

¹ Ce nom n'est plus qu'un mot vague, qu'on peut rendre par « officier », et qui désigne quelquefois des officiers de police.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est le même mot que nous avons vu plus haut dans le sens de percepteur.

<sup>3</sup> Ce titre paraît être le même que celui de लाला ou औ, qu'on donne dans l'Inde aux membres de la caste des Vais, et surtout aux Kâyaths.

faires étrangères »; et de umûr-i mulkiyé wazîrî أمور أمرية وزيرى « ministre de l'intérieur »; le hâkim حاكم ou zâbit urf خابط عرن « ministre du commerce et des travaux publics »; le nâzir ucûf ناظر وقون d'intendant » وقف ناظرى et wacf nâzirî » وقف ناظرى l'intendant général des legs pieux », etc. Ces fonctionnaires sont membres du conseil privé du sultan, ou majlis-i khâss بحلس خاص « réunion particulière ».

Le muhâçabajî حاسبة est « le contrôleur des finances »; le mihmandâr ou mihmandâr bâschî مهماند او est « le grand maître des cérémonies, introducteur des ambassadeurs »; le taschrîfâtji تذكرتكى « le maître des cérémonies »; le tazkeretjî اله سلاحيد او maître des requêtes »; le silâhdâr » « agâ ( porte-armure ) » est notre ancien premier gentilhomme de la chambre; le capûjî قيوى « le chambellan »; le châusch چاوشي « une sorte d'huissier ».

Le mot wakîl وكيل , qui signifie « chargé d'affaires », désigne souvent <sup>7</sup> un ambassadeur appelé plus spécialement elchî إلياني ; le titre d'amîn امين » « fidèle »,

- On le nomme aussi mustaschar مستشار ou «conseiller (du grand vizir)».
  - <sup>2</sup> A la lettre : directeur ou administrateur de la légalité.
- <sup>3</sup> Ce mot ucuf وقن est le pluriel de wacf وقوف, que nous avons vu plus haut.
- \* Cette expression signific proprement «maître d'hôtel en chef». Le mot basch بأش , qui signific «tête» en turc, s'emploie comme sar به, en persan, qui a le même sens, pour signifier «chef».
  - 5 D'Ohsson, Tableau de l'Empire Ottoman, t. III, p. 36.
  - <sup>6</sup> A la lettre: portier.— D'Ohsson, Tabl. de l'Emp. Ott. t. III, p. 37.
- <sup>6</sup> En Turquie, ce mot, qui est prononcé émin, signifie plus particulièrement le ministre des finances du sultan.

intendant», se donne aussi aux gouplaces fortes. Ainsi on nomme, par mandant de la place de Bagdad . حاكم قلعهء بغداد did appelé dans l'Inde muhr porte sceaux», est, ainsi que je l'ai sceaux », et le defter-dâr دفتردار le receveur général des finances. les مابين چ îralement mâbaïn jî appelé actuellement, par méta-« entre-deux », du nom qu'on éparent dans le sérail ce qu'on en turc, et ἀνδρωνῆτις en rtement des hommes, du haıvé aux femmes 1. Oda اودة, ignifie « maison », et c'est de dont on a fait اودولك est un employé quelconque laire, nous avons ensuite les ou, comme on les nomme c'est-à-dire « juge ، قاضي لشكر nt militaire. Ce sont les chefs Europe et en Asie, car il n'y l'Empire Ottoman, celui de Rotolie. Ils sont, après le grand ires les plus considérés de l'ordre

Empire Ottoman, t. IV, p. 316.

judiciaire. On les appelle, avec ce dernier, sudâr صدور, qui est le pluriel de sadr « poitrine », et quand il est question d'eux deux seulement, on emploie le duel, sadraïn صدرين. Ces trois fonctionnaires avaient le droit de faire porter devant eux trois queues de cheval, avant la réforme.

Puis viennent les juges des grands ressorts judiciaires nommés mevleviet مولويت, du titre de molla ou mevla, qu'on donne plus spécialement au hâkim schariya مائية « ministre de la justice », ou juge de ces ressorts¹, et leurs nāibs مائية ou « substituts »; les câzis ou juges des ressorts inférieurs de justice appelés de leur nom cazâ مناء, dont les secrétaires se nomment kâtib et les sergents muhcir enfin, les mufattisch منتش, chargés spécialement des procès relatifs aux ucûf.

Le titre d'éfendî انندى se donne en Turquie, comme en Perse celui de khâja خواجه, aux mullas, aux médecins, aux écrivains ou kâtibs<sup>2</sup>. On donne aussi ce titre en Turquie aux officiers supérieurs de l'armée, ainsi que les titres de beg et d'agâ.

Les principaux titres militaires actuellement usités en Turquie sont ceux de muschîr « conseiller » ou mîr-askéri « chef d'armée », c'est-à-dire, général d'un corps d'armée ou ordou اردو 3; de férîc

on nomme à Constantinople basch kâtib باش کانب celui que nous appellerions « greffier en chef ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce qui n'empêche pas qu'on nomme stambul cazi-ci ستانبول le juge du mevleviet de Constantinople.

<sup>3</sup> Ces titres équivalent à celui de feld maréchal.

ou « général de division », appelé ainsi par métaphore, le mot férîc signifiant troupe; de mîr liwâ « chef d'étendard », général de brigade, qui était pacha à une queue. Ce dernier titre, qui est synonyme de sanjâc-béguî سنجاقبيكي et de émîr-i alam امير علم , expressions qui ont le même sens, se donne aussi, ainsi que celui de mudîr مدير , au chef d'une ville et d'une petite province.

Le mîr âlâi مير « chef des bannières » est le colonel; le câim macâm قائم مقام, le lieutenant colonel; ce même titre, prononcé vulgairement caïmacan, se donne au gouverneur de Constantinople, en tant qu'il est comme le lieutenant du sultan, et à tous les chefs d'un district ou sanjâc; le bîn-bâschi « دون باشي « commandant de mille hommes », est le chef de bataillon; le yûz-bâschi بوز باشي « commandant de cent », le capitaine; le bâsch-châusch باشي العناسية وي العناسية

Les bostanjis بوستانجى, à la lettre « garde-jardin », sont les gardes du sérail, quelque chose comme les anciens gardes du corps. On les nomme bâg-bân باغبان en Perse, où ce mot a la même signification que le premier. Le bostanjî-bâschî et le bâg-bân-bâschi en sont les capitaines.

Les titres acuels des fonctions dans la marine sont ceux de férîc bahriyeh فريق بحرية ou «amiral»¹, de bahriyeh liwâcî بحرية لواسى, ou, comme on le nommait auparavant, patronâ beg پترونا بيك ou «vice-amiral»;

l'amiral du port. ليان رئيس l'amiral du port.

de bahrieh mîr alâi حربه مير آلاى, auparavant rihâla beg مسوارى ou « contre-amiral » et de sawârî مسوارى « capitaine de vaisseau ». Les capitaines de frégate et de corvette n'ont pas de titre particulier, mais ils prennent, comme les colonels et les capitaines des armées de terre, les titres de bîn-bâschi et de yûz-bâschi, et les uns et les autres sont appelés agâs.

Il y a différentes formules de protocoles رسميه pour ces différents ordres de fonctionnaires à employer, surtout quand on s'adresse à eux par écrit <sup>1</sup>. Les plus ordinaires sont celles de hazretlerî « leur présence », jénâblérî « leur côté ». Ces formules, quoique plurielles, sont usitées pour une seule personne. On nomme les pluriels employés dans ce cas pour le singulier « pluriels respectueux ». C'est ainsi qu'on emploie, en parlant d'une seule personne, les mots ulémâ علم , amarâ المارة, aschrâf أمير , أشراف, arbâb أمير , أشراف, scharîf أمير بشريف , مسريف , المبر , علم , المبر , ولاد على المارة والمارة والمارة

Les mots chélébi چلبې et néné ننه se prennent souvent comme titres d'honneur répondant à « monsieur » et à « madame ».

<sup>1</sup> Ces formules sont indiquées dans l'Annuaire turc, publié depuis la réforme d'Abd ulmajîd. (Voyez l'analyse qu'en a donnée M. Bianchi dans le Journal asiatique en 1847.) Cette intéressante analyse et les instructives Lettres sur la Turquie de M. Ubicini m'ont fourni sur les titres turcs actuels d'utiles renseignements.

Quelquefois un titre est employé pour le même individu, une première fois comme nom propre, et une seconde fois comme titre honorifique, ainsi par exemple dans Khân Alî-khân, le khân Alî-khan, chakledår چکلیدار ou « gouverneur » actuel du chakla ou district de Battyah dans le royaume d'Aoude; ou bien il fait partie intégrante du nom propre ou أورزا le constitue même, comme dans Mirzâ-khân مرزا i, nom de l'auteur du Tuhfat ulhind «le présent de l'Inde »; Tûrân-schâh قوران شاه «Roi du Turan », nom propre de plusieurs princes persans et même d'un roi d'Égypte, de la dynastie des Aglabites; Wazîr-sâhib » وزيرصاحب « Monsieur le vizir », surnom d'un personnage célèbre chez les Persans, Khalîfasultân, grand vizir de Perse, au commencement du «le Khân juge», قاضى خان «le Khân juge», nom d'un docteur éminent du vie siècle de l'hégire, etc.

Je ne parlerai pas des marques distinctives des fonctions. Je rappellerai seulement qu'il y a des vêtements et, dans l'Inde, des bonnets ou topis à inscriptions; mais ces inscriptions ont surtout un caractère religieux. Elles se composent généralement en effet de la profession de foi musulmane, de versets du Coran et de sentences ou de vers mystiques<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le chakla est une subdivision du sirkar سوکار; il contient plusieurs purganas مناعه, et il paraît ainsi synonyme du zila مناعه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voyages de Chardin, édit. de Langlès, t. II, p. 390.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voyez mon mémoire sur les vêtements à inscriptions, Journal asiatique, 1838.

VI. Le takhallus, ai-je dit, est le nom de fantaisie que se donnent, surtout dans les temps modernes, les poëtes musulmans. Ce mot signifie « appropriation », c'est-à-dire « s'approprier le nom dont il s'agit ». Le motif de l'adoption de ce nom, en outre des autres noms, surnoms, sobriquets et titres d'honneur que les poëtes peuvent avoir, c'est qu'ils ont adopté l'usage d'insérer leur nom dans le dernier vers des courts poëmes, ou à la fin des chants des longs poëmes. Or, comme les alams et les surnoms ont souvent une consonnance peu poétique et ne peuvent entrer dans la mesure d'un vers, les poëtes ont été forcés, dans ce cas, ou de modifier leur nom, ou, ce qui est plus ordinaire, d'en adopter un nouveau plus harmonieux et d'une signification plus gracieuse et plus agréable à l'imagination. Ce dernier usage s'est introduit peu à peu dans l'Orient musulman, et il y est actuellement généralement établi. Les poëtes musulmans vont même jusqu'à changer quelquefois, sans motif, de surnom poétique ou à en adopter plusieurs à la fois. Ainsi le poëte hindoustani Mirzâ Alî Rizà a pris successivement les takhallus de mar-« significatif » مطنمون engagé » , mazmûn مرهون « significatif » , « assassiné » مقتول « séduit » et mactâl مفتون

Ce qui paraît avoir été adopté comme règle, c'est que, lorsqu'un poëte écrit en deux ou trois langues différentes, il prend un takhallus différent, selon la langue dans laquelle il écrit. Ainsi le poëte contemporain Hâfiz Calandar-Bakhsch, de Panipat, prend le takhallus de bédam بيدم « haletant » dans ses poésies

hindoustanies; celui de zîrak ويرك « ingénieux », dans ses poésies persanes, et enfin celui de âlîm عالم « sa-vant », dans ses poésies arabes 1.

Quoique l'emploi du takhallas soit relativement moderne, toutesois on en trouve des exemples chez des poëtes anciens. Ainsi le poëte persan Nâcir Khusrau, qui, selon M. R. Dozy<sup>2</sup>, composa son Roschanây-nâma en 343 de l'hégire, et, selon le docteur A. Sprenger<sup>3</sup>, en 442 seulement, avait le takhallas de hajjat a preuve<sup>4</sup>».

Quoique j'aie appelé le takhallus un nom de fantaisie, cependant le poëte y exprime généralement une pensée qui le domine, un sentiment profond qui l'absorbe tout entier. Tels sont les noms de Folie (Sauda سودا), d'Amour (Ischc عشق), de Gémissement (Afsos سودا), d'Honneur (Abrû البرو), de Tranquillité (Arâm ارابو), de Désir (Arzû اربو), de Stabilité (Bacâ بران), de Sacrifice (Curbân قربان), d'Affliction (Dard عربان), de Blessure (Dâg فراد), et tant d'autres, qui sont autant de noms de poëtes.

Tels sont encore les noms de Rebelle (Acî عاصی), Coupable (Acîm افگار), Blessé (Afgâr افگار), Amoureux (Bédil ابیار), Malade (Bîmâr بیمار), Immolé (Bismil بیمار), Éveillé (Bédâr), بیمار), Dévoué (Fidwî

Voyez-en d'autres exemples dans N. Bland: Mas'oud, poëte persan et hindoui. (Journal asiatique, septembre-octobre 1853.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Catalogus codicum orient. Bibl. Acad. Lugduno-Batavæ.

Journal of the Asiatic Society of Bengal, 1853, no VI.

Il est vrai qu'on peut penser que hujjat est ici la première partie d'un lacab employée pour abréger, au lieu du surnom in extenso, comme il a été dit plus haut.

فدوى), Heureux (Farrakh فرّخ), Triste (Hazin حزين), qui désignent d'autres poëtes.

Si l'écrivain est modeste, il s'appelle Asgâr المخدى «Petit », Abjadî « المجدى « Ignorant » (à la lettre, celui qui est à l'a, b, c). Ahcar عاجزي « Humble », Ajiz « Humble », Béchâra هاجنوا « Malheureux », Bénawâ « Sans force », Faquîr ينوا « Pauvre », et tels sont les noms d'autant de poëtes distingués.

S'il est fier de ses qualités, il se nomme Afsah الفاع «Éloquent», Agâh الفاء « Intelligent », Ajmal الفاء « Généreux », Ala الماء « Spirituel », Arif عارف « Spirituel », Arif عارف « Savant », Béjân عادف « Brave », Dânâ الماء « Savant », Dirakhschân درخشان « Brillant », et ce sont encore des noms de poëtes connus.

D'autres fois, le poëte a cédé à des sentiments de cynisme, et il s'est appelé Libertin (Aubâsch اوبائه), Vagabond (Awâra آواره), Indépendant (Azâd اراداد), Sans crainte (Bébâk بيباك) «Libre», à la lettre « Sans entraves » (Bécaïd بيتيد); Passionné (Dilsoz دلسوز Ciwâna رند ), Débauché (Rind رند), Sans souci (Fârig فارغ ), etc.

Il y a des takhallus prétentieux, tels sont ceux de Soleil (Aftâb (آفتاب), Lune (Chand چند), Couronne (Afsar انسر)), Larme (Aschk انسر), Eclair (Barc برق), Eclair (Barc برق), Cœur (Dil كدار), Tulipe (Lâla كدار), Cœur (Dil كدار), Gloire (Fakhr فرحت), Joie (Farhat فرحت), Vertu (Fazl

نضل), Lamentation (Figân نغان), Papillon (Parwâna إيروانع).

Enfin, il y en a d'insignifiants. Tels sont ceux de Ata عطا « Don », Bayán بيان « Explication », Cubál « Occasion », Haï-« « Acceptation », Fursat مخبور « Présence », المنظر « Présence », Insân منظر « Homme », Manzar » نظر « Apparence », Sârat » تصوير « Visage », Taswîr مورت « Peinture », كرس « Vie », et une foule d'autres.

Dans tous les cas, on voit que la poésie s'est glissée même dans les noms propres; car tout est poésie dans l'Orient, depuis le gazal ardent et passionné, comme je l'ai déjà dit quelque part, jusqu'au simple firman du grand seigneur.

|   | · |   |   |   |  |
|---|---|---|---|---|--|
|   |   |   |   |   |  |
| • |   |   |   | , |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   | , |   |  |
|   |   | • |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
| , |   | • |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |





Photomount Pamphlet Binder Gaylord Bros. Inc. Makers Stockton, Calif. PAI. JAN. 21, 1908

